

2012

# يوينيا: الإنسان والتطور

الإصدار الإلكتروني





الهـــدد 54 : فيفـــــري 2012

# النص البشري في سوائه و إضطرابه

. . . قــــرانحة من هنظـــور تطــوريــ

بروفس وريح الرخاوي

مة الات فيه دع 2012

```
الإربهـــاء 10-20-120
1 6 1 5 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (46)
                                  1616 – قراءة في كراسات التدريب ( بغيب محفوظ)
                                  الجهادات 3 - 2 - 1 2 - 2 1 - 2
الأحــــــ 2012-05
1619 – ومازال بخيب محفوظ يعلمنا ؟؟ (7)
                                  الإشيـــــــــن 00-20-12
1620 – استهالت من روايت "ملحبة الرحيل والخصود" [1]
                                  الثلاثـــــاء 7-2-12-2
1621 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (47)
                                  الإربع___اء 2012-02-18
1622 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (48)
                                 الخهيــــــــس 99-20-2012
1623 – قراءة في كراسات التدريب ( بخيب محفوظ)
                                 المعــــة 10-20-2012
1625 – يار خيخ الليسية (49)
                                  1626 – أكلـة لحــوم البشــر "الكانيباليــون" فـــد بورسعيـــد
                                  الإثنــــــــن 13-12-20
1627 – أيهـــا الشبــاب .. فوّتــوا عليهـــم فرصــة خـــراب مصـــر
                                 الثلاثـــــاء 14-2012-2012
1628 – الأسياس: الكتياب الأول: الافتراضيات الأساسية (49)
                                  الإربهــــاء 15-20-20
1629 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (50)
```

```
1630 – قــراعمة فــي كراســـات التدريـــــب ( بخيب محفوظ)
                                  المغـــة 17-20-20
1631 – حــــــوار بريـــــد الجمھـــــة
                                  32 - 1633 مليون دولارا فك شهرين!! "والباقك كام يا خبيك؟!"
                                  الإثنيــــــــن 2012-20
1634 – الشعب المصرى المديد، وهجلس الشعب المديد
                                  الثلاثـــــاء 2012-02-21
1635 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (51)
                                  الإربهـــاء 2012-21 20
1636 – الأسياس: الكتياب الأول: الافتراديات الأساسية (52)
                                  1637 – قــراعمة فــي كراســـات التدريــــب ( بخيب محفوظ)
                                  المعاد 2012-02-24
الأحـــــ ك 2012-02-26
اذال بخيب محف بظ يعلمنا ؟؟ (8) (8)
                                  الإثني_____ن 20-21-20
" 1641 – "... وَلَا يَجْرُهَنَّكُمْ شُنَانُ قَلْ فَعُولُ وَا" ... وَلَا يَجْرُهَنَّكُمْ شُنَانًا ثُولًا اللَّه
                                  الثلاثـــــاء 2012-02-28
1642 – الأسياس: الكتياب الأول: الافتراضيات الأساسية (53)
                                  الإربهـــاء 2012-29
1643 – الأسياس: الكتياب الأول: الافتراضيات الأساسية (54)
```

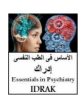
#### الإربهاء 10-2-12 20

# 1615 — الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسيـة (46)

الإدراك (7)

الحوار يتواصل حول الإدراك (4)

ورقة مقدمة من: د. محمد يحيى الرخاوى



توقفنا أمس يا محمد عند إشارتك إلى عدم الحاجة إلى التفرقة بين الإدراك البسيط "هذا كوب"، وبين الإدراك الأشمل أو الأعمق أو الأعقد أو ما تشاء من صفات مثل إدراك "معنى الكون" أو "وجود الله"، ليكن، ولنبدأ بإدراك معنى الكون:

أولا: أنا لا يهمنى إدراك معنى الكون بقدر ما يهمنى إدراك معنى وجودى أنا لهذه الفترة من الزمن فى هذا الكون، أما وجود الله فهو – بعيدا عن ما تعرف وما لا تعرف بالنسبة لى يعتبر قضية جوهرية لا يكون البشر بشرا إلا بقدر انتمائهم إليها (بما فى ذلك إنكارها)، وقد كتبت فى ذلك – كما لا بد أن تعلم – بحذر شديد (مثلا: مقال الأهرام 1999/5/14: "العولمة ونوعية الحياة" أو مقال الأهرام 1/6/1999 هم يحتاجوننا بقدر ما نحتاجهم"، أوضحت أنذاك كيف تختلف الحياة (الوجود) إذا كانت تتنمى إلى محور واحد تتشكل حوله توجهاتنا جميعا بأقل قدر من الشرك، تختلف عن الحياة (الوجود) التى تتكر أو تزيح أو تستغنى عن هذا المحور، ربما لذلك عنونت إحدى أولى النشرات بعنوان التوحيد" من هنا كانت بداية علاقتى بشهادة ألا إله إلا الله، وأنها من مدخل الإدراك قبل المعتقد ومعه، فالعبادات، ما أمكن ذلك، وهكذا وصلت إلى مقولة أن الله يُدرك بشحذ أدوات الإدراك، وتسليك قنوات الوعى ولا يمكن إثباته بالحجج والبرهان [1]

#### د. محمد يحيى:

(8) "...قد يستطيع تعريف الإدراك بهذا الشكل [إعطاء معنى للبادى من البيئة المعرفية] أن يستوعب حتى مستوى "الشهادة" الذى سمعتكم تشيرون إليه (فى مسألة "شهادة" ألا إله إلا الله)".

أنا لا يههند إدراك مغند الكون بقدر ما يههند إدراك مغند مغند أنا لهذه الفترة من الزمن فدا الكون

وجود الله بالنسبة لحدية جوهرية لا يكون البشر بشرا إلا بقدر انتهائهم إليها (بما فك ذلك إنكارها)

#### د. يحيى:

أظن أنه قد بلغتك من ردّى فى الفقرة السابقة علاقتى بشهادة ألا إله إلا الله، هذه الشهادة وصلتنى أنها تحول دون أن ينقلب الدين إلى أيديولوجيا، إن من حق من لا يستطيع أن "يشهد" هكذا باكرا (مع أن الأطفال أقدر على الشهادة من الكبار) أن "يعتقد" (دون أن يشهد) بربنا أو دينه كما يشاء، ولكن أن يعتبر أن هذا هو نهاية المطاف، أو أن يزيح الشهادة جانبا ويركز على آلية ليس من اختصاصها أن تحرك فينا قدرات الشهادة التى تنفى الشرك، فهذا أمر آخر، ولا حل له عند من يصرعليه إلا الكفر، ولو تحت اسم دين بذاته.

لن أطيل يا محمد فى موضوع علاقة ما وصلنى من الشهادة بالإدراك لأن هذا قد يبعدنا عن الموضوع الأصلى قليلا أو كثيرا، وسأنتقل إلى بقية ملاحظاتك، أعنى الملاحظات التى اخترتها من ورقتك.

#### د. محمد يحيى:

(9) "....ليس المعنى في الشيء أو في العالم ولكنه فينا وفي تناغمنا مع الشيء والعالم (والآخرين إن تطرقنا للتواصل والتواصلية)".

#### د. يحيى:

لو أنك، أو أننى نزعت كلمة من هذه الجملة لقبلتها كما هى، بمعنى أن تصبح "لبس المعنى في الشيء أو في العالم واكنه في تناغمنا مع الشيء والعالم (والآخرين إن تطرقنا للتواصل والتواصلية). هل يا ترى وصلك ما أردت؟ أريد أن أؤكد يا محمد أن هذه المقالة أو تعدلها أنه معند من الإداكي لمثال النهم مثال الكدع

هذه المقابلة لم تعد لها لزوم عندى، الإدراك، (مثل النمو، مثل الكدح، مثل الإيمان، مثل الإبداع) هو في هذا التناغم ليس بمعنى التوافق والتكافل، وإنما بمعنى تواصل واتساق حركية الإيقاع الحيوى حالة كونه يحتوى جدل المراحل التي تبدو أضدادا وماهي بالضرورة كذلك،

هنا أعود لاستيضاح ما كنت تعنى بكلمة الإعطاء، "إعطاء البادى من البيئة المعرفية معنى"، بالله عليك أين التناغم فى "إعطاء البادى"، علماً بأن النغم لا يصدح ولا ينساب أو يتناسق إلا بالتناغم حين تسهم كل آلة وكل عازف بالداخل والخارج فى القيام بدوره فى العملية الإدراكية المستمرة حتى يعرف، يدرك، الطريق إليه.

كانت بداية علاقتك بشهادة ألا إله الله، وأنها من المحتفد ومعه، المحتفد المحتفد الله الله أله يُدرك مقولة أن الله يُدرك بشكو المحتفد أدوات المحتفد المح

ليس المهند فد الشدء أو فد العالم ولكنه فد تناغمنا مع الشدء والعالم (والآخرين إن تطرقنا للتواصل

#### د. محمد يحيى:

(10) "..... الإجابة ترتبط بما يحققه إدراك معنى ما من تناغم (وتكيف وتعالق فى المستويات الأكثر جزئية)، وسعينا للنتاغم الأقصى هو هو ما يصل بنا السعى للمعنى الكلى، أى لشهادة وجود الله".

#### د. يحيى:

هذا هو، وبالرغم من أننى لا أعرف ما ذا تقصد تحديدا "بالتعالق"، إلا أنه وصلنى معنى جمع إلى فرق الإدراك المتناغمة لتحقيق المراد من تناغم اللحن الكامل حول التوحيد النافى للشرك، وهو شهادة ألا إله إلا الله إحدى تجليات الإدراك، ثم يصدح اللحن الكلى قريبا جدا، بعيدا جدا، كافيا هنا، جاذبا هناك، فنسعى إليه كدحا دون كلل، وهذا السعى كاف لإدراك وجوده دون حاجة إلى إثباته بغيره (كما علمنا النفرى) والعملية ليس لها نهاية كما تعلم، المهم دوام الحركة، وتناوب النبض لتكون حياة حقيقية جديرة بما أكرمنا به.

#### د. محمد يحيى:

(11) "...أما البيئة المعرفية فهى بالتأكيد تتجاوز مسألة المنبهات الحسية والعلامات، لتستوعب كل أنواع المعلومات والمعارف ...... والمنبهات والانطباعات والأفكار والمشاعر وآراء الآخرين وما نعرفه أو نتصوره عنها وما هو تبادلى منها ..... وما هو غير ذلك".

#### د. يحيى:

الله يسامحك يا محمد يا ابنى، فلماذا دوختنى وراءك، ما دمت فى النهاية قد سمحت بتجاوز كل ذلك، وخصوصا تجاوز المنبهات الحسية، و....، و....، و....، و.....الخ، "حتى ما هو تبادلى منها"؟، فلماذا بدأت (وحتى انتهيت) بما لم أفهمه، فجعلتنى أذهب إلى غير ذلك، وأحيانا عكس ذلك، كما جاء فى رسالة الماجستير التى فضلت أن أشير إليها فى

#### هامش مستقل [2]

#### د. محمد يحيى:

(12) "....مصطلح "البادى" أيضاً – كما يعرضه سبيربر وويلسون فى نصهما الأصلى ...... يضع صيغة البدو (Manifestness) التى تستطيع استيعاب فكرة المعوفة الضعيفة (المبهمة والتى قد تتناقض أو تتداخل أو تتراتب متضمناتها المتعددة المتداخلة) والمعرفة القوية (القوية المحددة الحاسمة)".

السعد إليه كدما دون كل، وهذا السعد كاف السعد كاف حادة إلاد إثباته بغيره (كما علمنا النفر هـ) والعملية ليس لها نهاية كما الموركة، وتناوب النبض لتكون حياة النبض لتكون حياة أكرمنا بها أكرمنا بها

نحن إذ ندرك: نتبند الهاند التد نعيشها

### د. يحيى:

جاءك كلامي يا عم؟! ها أنت ذا تلوّح لى بالخواجات الطيبين أصحابك، ما لى أنا وهذان العالمان الفحلان (غالبا) ونصهما الأصلى ..الذي يضع صيغة البدو حتى لو وضعت الكلمة الأصل بالإنجليزية بين قوسين لتسهلها على جاهل مثلى، أنا عند موقفى من أن "اللابدو" هو الأهم، أو على الأقل هو بنفس الأهمية، مع أن المفاضلة غير واردة أصلا، المهم أن ذكرهما للمعرفة الضعيفة (المبهمة) والمعرفة القوية (المحددة) قد أثلج صدرى، ذلك الأنني منذ تعاملت مع المعرفة الهشة Amorphous Cognition التي هي من أهم مراحل الإبداع عند سيلفانو أريتي، وأنا فرح بها فرحا كبيرا، وإن كنت أعجز أن أشرحها إلا لمن خبر معاناة الإبداع الحقيقي، هذه المعرفة الهشة كما تعلمت من أريتي هي معرفة لم تتشكل، لكنها معرفة نشطة قادرة على التشكيل جاهزة له بحسب ما نتولاها من استيعاب، كما أنها قابلة للمحو أو الإنكار بقدر ما يليها من تحديد إرغامي متعجل، االذي لم أفهمه بقدر ما أوردت من تلميح في ورقتك، هو علاقة ذلك بصيغة البدو (Manifestness) ولا مؤاخذة، دون صيغة المخفى (الذي لم

(Manifestness) ولا مؤاخذة، دون صيغة المخفى (الذى لم يبدُ) مع كل احترامى، واعتذارى لجهلى، بكل من نوعى المعرفة (الضعيفة المبهّة، والقوية المحدودة)

الأقرب إلى أطروحتى أو فروضى هو أن عملية الإدراك بكل أبعادها ومستوياتها، وليست فقط صيغة "البدو" كما حددها العالمان الفاضلان، هى القادرة على ذلك.

#### د. محمد يحيى:

(13) ".... (إننا) نبنى المعانى التى نعيشها أو ندركها ولا نصل إليها ........ وبهذا الشكل يصبح إدراك العالم الحسى – فى أبسط أشكاله – ناتجاً عن وظيفة هى نفسها الوظيفة التى يمكنها أن تؤدى إلى إدراك معنى الوجود".

#### د. يحيى:

ربما لو كنت قلت "تحن إذْ ندرك: نتبنى المعانى التى نعيشها"، لكانت العبارة أقرب إلى،

أنا مازلت مصرا على أن أركز على بيان كيف أن الحواس الخمس كما تمثل مداخل رائعة، هي أيضا تمثل حاجز صدّ لبقية يههند مغند الوجود إلا بهقدار مغند وجود دلك فيه، بها فد ذلك علاقة هذا الوجود بوجود ربد

أتغرف علد ربي من جماع نشاط مستويات الإدراك المحدادة المحدادة أو حدد منا محدد، أو حدد الوحول، فالحركة تكفي المحدد الوحول، فالحركة تحدد المحدد المحدد

الإدراك هو العجلية التحديتجرف بها الكائن الحد (وليس الإنسان فقط، هل وصلك كيف يسبح الطير لربنا هو هو؟) علد الواقع من حوله وعلد الواقع

بداخله

المداخل والمسارات كما أننى أحذَرُ من إعطاء دور للمُدْرِدِك أكثر من مجرد مشاركته فى التوليف بين واقعى الخارج والداخل، أما حكاية "تبنى المعانى" وكلام من هذا، فأنا أخشى أن تُفهم بالمعنى الإرادى، أو بالمعنى المثالى، (أن العالم ليس إلا ما نصنعه نحن منه)

ثم لماذا تصريا محمد على توحيد الوظيفة هى هى ، اللهم إلا فى الاسم [3]، وأنا أراها تختلف على مستويات مختلفة ومتصاعدة، أو متنازلة، لماذا لا تسمح أن تختلف تجليات الوظيفة نفسها باختلاف المستويات والقتوات حتى لو جمعها الجدل فى سعى جمعى نحو الإدراك الكلى الأشمل الذى ندرك من خلاله أن الله موجود؟

ثم ها أنت عدت تركز على معنى الوجود، فأذكرك بما قلته لك سالفا من أننى لا يهمنى معنى الوجود إلا بمقدار معنى وجودى فيه، بما فى ذلك علاقة هذا الوجود بوجود ربى الذى أتعرف عليه من جماع نشاط مستويات الإدراك الجدلية المتصاعدة طول الوقت دون أمل فى وصول محدد، أو حتى رغبة فى هذا الوصول، فالحركة تكفى.

#### د. محمد يحيى:

(14) "... إن هذا – في تصوري – هو ما يجمع الإدراك كله في إطار المفهوم نفسه، الذي يعبر عنه التعريف: "الإدراك هو إعطاء معنى للبادئ من البيئة المعرفية".

#### د. يحيى:

ثانية؟!! (تااااني؟!)

ما دمت مصرا على التعريف الذى بدأت به فدعنى أضع لك ما عندى مما أسميه "لا تعريف" بالصورة التالية:

الإدراك هو العملية التى يتعرف بها الكائن الحى (وليس الإنسان فقط، هل وصلك كيف يسبح الطير لربنا هو هو؟) على الواقع من حوله وعلى الواقع بداخله على مستويات ومنظومات من الوعى متبادلة ومتكاملة بتنشيط جدل إيقاعى يتخلق، مع أو بدون أدوات من خارجه (أدوات من خارجه مثل الكلام والفهم والتفكير والشعور وغيرها)، وذلك عبر كل القنوات القادرة على تحريك هذه العملية طول الوقت"

قلت لك: إن هذا ليس تعريفا، وبالتالى فلن أدافع عنه، فما يهمنى حالا هو الرجوع إلى فروضى أو افتراضاتى العملية التى آن الأوان أن نناقشها ولو ضجر الطيبون:

(هذا بعد أن ترد على ما شئت وتوضح ما أردت مما لا بد أنه سوف يفيدنا ونحن نتقدم إلى ما يفيد).

\* \* \*

أخيراً: دعنى أذكرك بالنقطة العملية جدا التى بدأت بها كل هذه القضية، وهى "من أين نبدأ؟"

من لغتنا وثقافتنا وخبرتنا كما صيغت فى كلمة أو ممارسة أو إبداع، أم من ترجمة مصطلح ثم الانطلاق فى حدود التعريف الذى استوردناه بعد أن نكتبه من اليمين للشمال بديلا عن كتابتهم له من الشمال لليمين.

الله الله"؟، أو بتفصيل أكثر إذا كان الله قد خلقنا، وخلق هذا العالم، فمن خلق الله؟، أو بتفصيل أكثر إذا كان الله قد خلقنا، وخلق هذا العالم، فمن خلق الله؟، واستلمنى شاب أكبر منى ببضع سنوات كان طيب التدين منظم التفكير، وأخذنا نقرأ معا في "علم الكلام"، وأن هناك نظريتان للرد على هذا التساؤل، نظرية الدور، ونظرية النسلسل، وكلاهما، كما حاول أن يقنعنى المرحوم عبد الحكيم عيش (وهذا هو اسمه)، يوصل إلى فهم كيف يوجد وجود خالق نفسه، أو بلا خالق غيره، قلت إننى لم أفهم وأضفت فى نفسى: ولن أفهم، ولم أرجع أبدا إلى هذا العلم الذى اكتشفت مؤخرا أنه علم معقلن تماما، وكأنه هو بالذات من أحارب حججه بمثل ما اهتديت إليه هكذا.

المحمد ا

[3] - هل لاحظت يا محمد أننى أقحمت كلمة Idrak إلى الإنجليزية إقحااما حين لم أجد لما طرحناه أنت وأنا، وهو ما نعايشه فى أصوله قبل أن نختزل وجودنا إلى المسموح به؟ فعلت ذلك من قبل مع Wijdan، وبرغم رحابة صدر اللغة الإنجليزية والقائمين عليها إلا أنهم لا يضيفون الكلمات إلى لغتهم إلا من حضارة قادرة، وثقافة قوية متماسكة مثلما توجد كلمات كثيرة فى الطب النفسى بالذات دخلت كما هى بالألمانية (ملحوظة يضاف إلى اللغة الإنجليزية 450 كلمة كل عام، فأعجب للشجاعة والمرونة!!).

#### الخهيـــــــس 20-20-102

#### 1616 – قراءة في كراسات التدريب ( بخيب محفوظ)

#### مقدمة:

أكاد أجزء أن احدا لن يقرأ ها أكتب كها أريد

أتخذ جوقفا ناقدا (رافضا فھ کثیر

الحد جوفقا لاقدا (رافضا فحد كثير من الأحيان) أن تكون الكلمات المكتوبة، والمواثيق المغلنة المدعمة بالقانون

لا أستطيع أن أدعى أننى ضجرت أو سئمت أو أنهكت من مواصلة قراءة هذه التدريبات هكذا، لكننى أكاد أجزم أن احدا لن يقرأ ما أكتب كما أريد، وخصوصا إذا كتب له أن يصدر فى كتاب، هل يا ترى لأنه كثير كثير كثير كثير (قلت إنه حوالى الألف صفحة، ونحن لم نصل بعد نشرة اليوم إلا إلى صفحة (5)؟ أو لأن كثيرا من التداعيات ليست لها علاقة بمحفوظ مباشرة بقدر ما لها علاقة بمن يقرأه (أنا)؟، أم لأن المفروض أنه آن الأوان للانتقاء أو للتوقف؟ سبق أن طرحت مثل هذه الأسئلة من قبل، وطلبت الاستهداء برأى الأصدقاء المتابعين، ولم يصلنى شىء محدد يهديني إلى قرار محدد

أشعر أننى مستمر بالقصور الذاتى!!

لا ليس هذا صحيحا، فمن حق محفوظ أن يكرر ما شاء فى تدريباته بلا إضافة جديد، وربما يبدو أن ذلك قد كان أسهل عليه – تدريبيا – وقد اشرنا إلى ذلك فى البداية ونحن نلاحظ كيف بدأ فى الصفحة الثانية فى التدريب، ومازال يبدأ (مثل اليوم) بكتابة اسمه واسم كريمتيه، ثم إن القراءة بما تثيره من تداعيات تحاول أن تتجاوز التكرار بشكل أو بآخر.

لا بد أن أعترف أننى أتعلم مما تثيره في كتاباته هذه مما لم يكن يخطر على بالى أن أتعلمه يوما، طبعا يتم ذلك بفضل الاستعانة بسيدنا جوجل رضى الله عنه، الذى أقر وأعترف أنه لولا كرمه وجاهزيته ما ظهر هذا العمل بهذه الصورة أبدا<sup>[1]</sup> كما أنى أعترف أن ما أتعلمه – في هذه الخبرة هكذا لا يقتصر على المعارف والمعلومات، بل يمتد إلى الألحان والتاريخ والمناسبات؟

ثم ربما الاهم من كل ذلك أنني أكاد - أو ربما فعلا - أشعر بوجوده شخصيا معى

عيانا بيانا كل أربعاء أو ثلاثاء وأنا أعد لنشرته هذه اليوم الخميس ، أليس هذا دافع كاف لأواصل الألف صفحة، ولو صفحة صفحة، ربنا يسهل!!

ما علينا، مرة أخرى لن ألزم نفسى بنظام معين ما دامت المسألة تبينت أن أهم دافع للاستمرار هو حضوره شخصيا الذى يمكن أن يكون جزاء كافيا بغض النظر عن المنهج أو النشر، وبالتالى:

- قد أعود فأكتفى فجأة بتدريب ورد فى صفحة واحدة، بها أقل "الجديد"
  - وقد أجمع مثل الأسبوع الماضي عدة صفحات معا
    - وقد أشير إلى ما سبق نشره بروابط محددة
- وقد أكتفى بالتعليق الموجز جدا على الجديد، أو ما أعتقد أنه جديد، تاركا الإشارة للعلاقات والتشابكات للدراسة الشاملة التي بدأت أشك أنها ستصدر في حياتي
  - أو قد يحدث ما لا أعرف مما قد يجدّ من احتمالات

المهم ألا أتوقف؟ أو ماذا ترون؟ ص 59 من الكراسة الأولى

> بسم الله الرحمن الرحيم نجيب محفوظ

. . . أم كلثوم نجيب محفوظ فاطمة نجيب محفوظ

من جد وجد

سيادة القانون هي الحضارة

لكل مجتهد نصيب

لا يأس مع الحياة

لا طعم للحياة بلا أمل نجيب محفوظ

199/3/29

القراءة

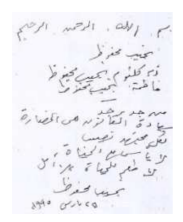
نبدأ من الجديد:

النص من التدريب: "سيادة القانون هي الحضارة"

سبق أن كتبت في بداية البداية تعليقا على نص من التدريب وذلك من صفحة التدريب رقم (5) نشرة 14-1-2010 العدد: 867 يقول:

البشر لا يكونون بشرا بالاحترام المطلق القانون على حساب علاقهم الأعمق والأرقد، وإنها يكونون كذلك "حين تقوم المودة بين الناس مقام القانون القانون القانون القانون القانون القانون القانون التاس مقام

الهدينة، وماتهتغت بن واكتسبته بن أدوات هد المسئولة عن تكوين المدنية التد هد مرادفة لما هو الغمران الغمران



يعجبنى الصدق فى القول، والإخلاص فى العمل، وأن تقوم المودة بين الناس، مقام القانون

وقد كتبت آنذاك (لاحظ أن ذلك كان منذ عامين!!) كتبت بعض ما جاءنى مما دار بينى وبينه حول ما يتعلق بما كتب، أشرت إليها في تلك النشرة أقتطف منها ما يلى: "فأنا أتخذ موقفا ناقدا (رافضا في كثير من الأحيان) أن تكون الكلمات المكتوبة، والمواثيق المعلنة المدعمة بالقانون هي غاية ما نرجو، أو كل ما يمكن، لتنظيم تواجدنا معا، وكان يكرمني الأستاذ مبدئيا بقبول تحفظاتي، لكنه يبادر بقرص أنني حين أعجز عن طرح بديل أفضل، وينبهني أن "أفضل الأسوأ هو الأفضل"، وأنتبه بعد ذلك أن هذا قد يصح على مستوى تنظيم المجتمع، وتشكيلات السياسة، أما في المجال الفردي، والشخصي، والحميمي بين الناس، فها هو يأمل "أن تقوم المودة بين الناس مكان القانون"، ياه!! يا شيخي الجليل، لم لم تقل لي ذلك أثناء حدة نقاشنا، كم دافعتُ أنا عن العرف ومجالس أو تأميني أو حقوق إنساني، لكن يبدو أن هذا مستوى، وذلك مستوى. البشر لا يكونون بشرا بالاحترام المطلق للقانون على حساب علاقاتهم الأعمق والأرقي، وإنما يكونون كذلك "حين تقوم المودة بين الناس مقام القانون"، لاحظ أنه لم يقل: حين تحل المودة بين

#### انتهى المقتطف

هنا في نشرة اليوم عن صفحة التدريب رقم (59) يأتي فيقول ببساطة ومباشرة: "سيادة القانون هي الحضارة"

ذات مرة (أو ربما مرات متلاحقة) رحت (رحنا) نناقش معه الفرق بين المدنية والحضارة أصررت أنا على أن المدنية هى فى الأشياء والعمران والأدوات، أكثر مما هى فى الإنسان، أما الحضارة فهى فى البشر والثقافة والإبداع، واختلفنا، ولم يتحيز الأستاذ لرأى بذاته، وأذكر أننى ذكرت له ما سمعته من استاذى محمود محمود شاكر فى صدر شبابى (18 سنة) من أن الحضارة نتبع من وعى البشر حين تسمح لهم الظروف بخبرة فرية فجماعية تخلق حالة من التقشف النفسى الباحث الكاشف ثم التغيير. ( وإن كان المرحوم الأستاذ شاكر لم يتذكر هذا القول بنصه حين ذكرته به بعد أربعين سنة)، وكان تعليق شيخى محفوظ على اختلافنا حول هذه القضية أنه "لو كان يقرأ لعاد الليلة إلى الموسوعة البربطانية بستفتيها.

جاء ذكر الحضارة هنا بأنها سيادة القانون، هكذا، كأنها تعريف محكم موجز مغلق، أنا آسف فالنص يقول إن "سيادة القانون هي الحضارة" وصلني الفرق فقط أثناء مراجعة

هل ججرد اكتساب أداة العمران هو أمر كاف الإنشاء حضارة، أم أن الأمر أصبح أكثر تعقيدا وأعقد إشكالية؟

لا نحاول أن ندخل فحد لهبة الفخر والهجاء، خصوصا إذا اقتصر فخرنا علم علم الهجه مجاؤنا إلك منتصر ينفوق علينا

المسودة الآن فاختلط الأمر على أكثر من ذى قبل، إذْ هل ياترى حين يسود القانون وتتحقق الحضارة ويرتقى بها البشر، يمكنهم حينذاك أن يستغنوا عن القانون حين "تقوم المودة بين الناس مكان القانون"؟ كما قال شيخى قبلاً؟؟

الحل مرة أخرى هو ضرورة التمييز بين الأمل في علاقات إنسانية بين البشر أرقى فأرقى، وأنشط فأنشط، وأبدع فأبدع، علاقات تحافظ على الدفع الحضارى باضطراد بأقل حاجة للقانون وبين تنظيم الحقوق والواجبات للجماعة بنصوص قانونية محكمة.

نلاحظ هنا أن الأستاذ كتب "سيادة القانون"، وهي غير تطبيق القانون، القانون الذي يسود داخلنا هو الذي يصنع الحضارة حتى تصبح سيادته فينا فردا فردا هي مرادفة لتحضرنا، وهو القانون الذي يمكّن أن يكون كل منا "على نفسه بصيرة ولو ألقي معانيره"، وهو الأقرب إلى ما وصلني من استاذى الأول محمود شاكر، وبما عبرت عن ما وصلني منه بالتقشف النفسي النشط، هذا القانون هو الذي إذا ساد يعطينا فرصة للمراجعة والنقد والتقشف النقي فالإبداع معا فالحضارة.

أذكر أن هذا النقاش قد جعلنى أقبل التحدى وأعد الاستاذ أن أكتب وجهة نظرى (بفضله) فشجعنى وراح يتابعنى ويطالبنى بها بين الحين والحين حتى كتبتها فى سلسلة من خمس مقالات متتالية فى جريدة الوطن السعودية، أبدأ بنشر الأولى منها وقد نشرت بتاريخ 2001-11-2000.

المقال:

إن الحضارة أساسا مد حضور وعد بشرد مسئول، يصنع الغمران ليغمر به الأرض لا ليتطاول فد البنيان

المحد علانا أل

نذكر أنفسنا طول

الوقت بالمحكات

التك تجعل الوسائل

ورهوزه) أكثر قدرة

علك إفراز إيجابيات

(آدوات التمدن

الحضارة

"نستعمل هذه الأيام كلمتى الثقافة والحضارة بوفرة وافرة، وإلى درجة أقل كلمتى: المدنية والعمران، لا نتوقف كثيرا عند المعانى المقصودة، ولا نتعمق بدرجة كافية في التفرقة الواجبة.

يرجح أغلب المؤرخين والمفكرين أن المدينة، وماتمتعت به

واكتسبته من أدوات هى المسئولة عن تكوين المدنية التى هى مرادفة – فى أغلب الأقوال والمراجع أيضا – لما هو حضارة، أى أن العمران، بمايقدم من فرص وخدمات وتنظيمات تقوم بها مؤسسات هو المسئول عن نشأة واستمرار الحضارات، فإذا صح ذلك تاريخيا ولغويا، وصحيح بعضه، فإننا لا شك نحتاج إلى وقفة مراجعة عصرية دقيقة، نقف فيها الآن متسائلين: هل يصدق نفس الأمر فى أيامنا هذه "هكذا" مباشرة؟ بمعنى: هل مجرد اكتساب أداة العمران هو أمر كاف لإنشاء حضارة، أم أن الأمر أصبح أكثر تعقيدا وأعقد إشكالية؟ إن من أهم أدوات العمران الآن: الحصيلة العلمية المتاحة للشخص العادى، والحصيلة التكنولوجية فائقة المعاصرة الجاهزة لاستخداماته. فماذا يمكن أن نفعل بها دون أن نصبح مجرد صدى أو نسخة مكررة ماسخة؟

علينا أن نلاحظ ابتداء بعض ما يجرى عندهم دون تعميم: إن توفر الأداة العمرانية في أكثر مدنهم تمدنا وأوفرها تقنية ومعاصرة (نيويورك – لوس انجلوس مثلا) لم يعد كافيا لحسن استعمالها لصالح البشر، والخوف المحيط بنا هو أن نحذو حذوهم جملة وتفصيلا إذا لم ننتبه بالدرجة الكافية إلى سلبيات تجربتهم، وفي نفس الوقت إلى إيجابيات عطاء أدواتهم.

نحن نتكلم بطريقة متواترة عن الدول المتقدمة والدول المتخلفة، ثم عن الشعوب المتحضرة والشعوب البدائية، ثم عن دول وشعوب العالم الثانى والثالث والرابع عشر، وقد زاد هذا الحديث بشكل متواتر حين بدأت بدعة النظام العالمى الجديد، ومن بعدها بدعة العولمة، ثم الشفافية وما إلى ذلك. نحن لا نشك فى أن الدول التحضرة هى كذلك (متحضرة) بالمقابيس السائدة، كما أننا لا نحاول أن ندخل فى لعبة الفخر والهجاء، خصوصا إذا اقتصر فخرنا على الماضى، ثم توجه هجاؤنا إلى منتصر يتفوق علينا طول الوقت فى كل المجالات المادية والظاهرة.

الوقفة التى أدعو لها تلزمنا أن نراجع الأمر لنرفض الترادف بين ما هو "مدنية" وما هو "حضارة"، دون أن نفصلهما فصلا تعسفيا.

نؤكد مرة أخرى أن العمران بما يقدم من أدوات ومؤسسات هو المسئول عن نشأة واستمرار الحضارات. ومع ذلك فالمسألة ليست بهذه المباشرة ولا بهذه البساطة. لا شك أن الحضارة تحتاج إلى استعمال كل منجزات الإنسان في لحظة بذاتها في بقعة بذاتها، لكن مجرد وجود هذه المنجزات ليس كافيا، ولا هو الضمان الأكيد لإفراز حضارة لها ما يميزها ويحافظ عليها، بل إن بعض الحسابات والمتابعات الواعية تشير إلى أن وجود هذه الوسائل قد تتقلب على صاحبها إذا هو لم يحسن استعمالها، ولم يتهيأ لها بالقدر الكافي. أو إذا استمرأ التباهي بها في ذاتها دون أن يحرص على توجيه عائدها واختباره أولا بأول. إن هذا الخطأ هو الذي يحرص على توجيه عائدها واختباره أولا بأول. إن هذا الخطأ هو الذي الغربية حاليا. لهذا وجب علينا أن نذكر أنفسنا طول الوقت بالمحكات التي تجعل الوسائل (أدوات التمدن ورموزه) أكثر قدرة على إفراز إيجابيات الحضارة. وفي هذا نقول:

إن تطور البشر الا يقاس فقط بإبخازات الصفوة فح مراكز المتاحف وبراءات النشر، ولكن الا بح التقييم والقياس التقييم والقياس المخض، في بغضهم البغض، في بغضهم البغض الأخوة مشاعر الأخوة ترسح قواعد الاجتماعة والمجتما المقد الاجتماعة المجتما المقد المجتما المقد المجتما المقد المجتما المسليم المقد المجتماعية

#### إن أدوات التمدن تصبح وسائل الحضارة حين تتوفر فيها الشروط التالية:

(1) إذا كانت من نتاج صاحبها الذى يستعملها، وهذا لا يستبعد أن يكون من حق أى إنسان أن يستعمل وسائل ابتدعها غيره، لكن الفرصة تزداد حين ينتمى الإنسان إلى ما صنعت يداه، فيشعر أنه أحق بأدائها، وأحرص على إيجابيات عطائها.

- (2) إذا كانت هذه الأدوات متاحة لتكون في أيدى الكافة. أي أنها لا تكون مجرد رمز طبقي قاصر على صفوة بذاتها.
  - (3) إذا عاد عائد استعمال هذه الأدوات على دائرة أوسع فأوسع من ناس صاحبها، ثم راح يمتد إلى الأبعد فالأبعد حتى يشمل الناس جميعا.
    - (4) إذا طوع مستعمل الأداة أداته لخدمة غايته الإنسانية التي أفرزها وعيه المتقشف، ويقظته النبيلة.

قل هذا على الكهرباء والنفط والذرة والكتابة والحاسوب والإنترنت والفضائيات. وما شئت من أدوات هانت أم عظمت.

أما إذا كانت الوسيلة مستوردة، أو مقلدة، ولم يستطع مقتيها أن ينتمى إليها فتنتمى إليه، وإذا اقتصرت الوسيلة على فئة ظنت أنها مزية لها دون سائرالبشر، وإذا كان عائدها لا يصب إلا في مزيد من تميز صاحبها دون العالمين، وإذا انفصلت عن صاحبها فقادته إلى حيث لا يدرى دون اختيار واع، إذا حدث كل هذا أو أغلبه، ومهما بلغت مهارة الأداة أو تطاول البنيان، فحدث عن سلبيات التبعية لا عن فرص الحضارة. بل حدث أيضا عن احتمال الضرر من خلال لبس ثوب المدنية مع الإبقاء على معالم التخلف.

خلاصة القول: إن الحضارة أساسا هى حضور وعى بشرى مسئول، يصنع العمران ليعمر به الأرض لا ليتطاول فى البنيان، إن مثل هذا الوعى النبيل المتقشف إنما يتجلى فى فعل ظاهر فى ذاته ممتد فيمن حوله، يعلن تفوق الإنسان على تاريخه الحيوى والبشرى على حد سواء.

إن هذا الموقف النقدى اليقظ يلزمنا أن نربط ما هو مدنية لكى تكون حضارة بشروط التأكد من أن وعى الإنسان الذى أتيحت له فرص امتلاك أدوات العمران هو قادر على حمل مسئولية استعمال هذه الأدوات لدرجة تسمح بممارستها فى تعمير الأرض - لا خرابها وتطور البشر - لا تشويههم أو تتاثرهم وتمزقهم، إن تطور البشر لا يقاس فقط بإنجازات الصفوة فى مراكز البحث وعروض المتاحف وبراءات النشر، ولكن لا بد أن يدخل فى التقييم والقياس نوعية تعامل الناس مع بعضهم البعض، وعمق مشاعر الأخوة الإنسانية التى

إن تأسيس حضارة بديلة هو أمر وارد، شريطة أن نظق نحن مخالمها من خلال مهارسة أخرك، وإن كانت بنفس الأدوات

علينا كلها امتلكنا وسيلة جديدة أن نحسن ملأها بها يهيزنا، ثم نعدل خطانا فد كل مجال من أول التنمية الكمية حتد تنوع الإبداع ترسى قواعد العقد الاجتماعى السليم، وكذلك نوعية ممارسة القوانين العرفية التى تحكم الفعل اليومى. بل إن هذاالوعى (الحضارى) قد يتم ويتنامى مهما تواضعت أدوات المدنية المتاحة.

إن نظرة إلى ما هو نحن، وإلى ما حولنا لا بد أن تؤكد فائدة هذا التمبيز، بحيث يمكن بقليل من التباديل والتوافيق إعادة تقسيم عالمنا المعاصرحسب علاقة المدنية بالحضارة بطريقة أخرى نورد أمثلة لها فيما يلى:

1 - مدنية فائقة وحضارة مبعثرة أو مترهلة أو متراجعة: وهو ما

نجده في دول فائقة التقدم واضحة القوانين صلبة المؤسسات، تفيض بالجديد المحكم المنمط بشكل عام، يتبدى ذلك في دور العلم، ومعطيات الصناعات، ومعارض الفنون، ومراكز الأبحاث، ولكن ما أن ننتقل إلى الشارع بعد السابعة أو الثامنة مساء في كثير من مدنها حتى نجد الأمر مختلفا، فالناس تتلفت، وتخاف أن تحيى بعضها بعضا، وتغتصب وتنتهك، وثمة قوانين تحتية تتحكم في المشاعر والعلاقات والحياة يمكن أن تشمل: (مثلا) قانون "الرعب والقنص"، و "قانون الكر والفر" و "قانون البقاء للأسرع" إلخ.

2- مدنية وافرة حديثة مستوردة، و حضارة زائفة ومقدة: وهو ما نجده في دول حديثة النمدن و الثراء حصلت على كل وسائل الدول المتقدمة السالفة الذكر، وأكثر، فرصفت الشوارع، وأرست وسائل التوصيل والمواصلات، وخططت المدن ووفرت كل وسائل الحياة الأحدث لأغلب أفراد شعوبها، لكنها لا تضيف، ولا تبدع، ولا تطور، ثم أصبحت هذه الأدوات في هذه المجتمعات هدفا في ذاتها لذاتها وليست وسيلة لإطلاق القدرات واختصار أوقات المعاناة لملئها بالإبداع والموضوعية. أي أنها تمتلك وسائل التقدم والمدنية، لكنها توظفها في بؤر متناثرة، تستعمل من الظاهر فيما يشبه البحث العلمي ومزيد من النمدن المتمثل في التراكم الكمي لمزيد من أدوات البناء وليس العمران.

2 - حضارة واعدة متوثبة، على الرغم من أدوات المدنية المتواضعة: هذا ما يمكن أن نتصور توفره في مجتمعاتنا إذا حرصنا على الحفاظ على التقاليد الإيجابية والأخلاق الغيرية، عرفا و تدينا وإيمانا، بهذا تصبح هذه المجتمعات العريقة والمتواضعة قادرة على أن تطرح بدائل حضارية حقيقية حتى لو لم تمثلك ما يكفى من أدوات. بل إنها يمكن أن تخلق أو تطور ما يصلها من أدوات لخدمة موقفها المتميز، لا المقلد. هذه المجتمعات قد توصف بالبدائية والقبلية إذا لم ينتبه الناظر أو

ينتبه أهلها إلى ما يعنيه الجانب الإيجابي من هذه القبلية، وخاصة متانة العقد الاجتماعي، وايجابيات العرف النافع والخلق السليم.

فإذا ما هيئ لبعض هذه المجتمعات أن تمتلك مزيدا من أدوات التمدن والعمران، فإنه يمكن أن تسرع خطاها في اتجاه ما حافظت عليه من إيجابيات موقعها المتميز والملتزم بالتغيير الكيفي وليس لمجرد الفرحة بالتراكم الكمي. إن المقياس الآمن لو صبح مثل هذا التوجه هو أن نختبر عائد ما نمتلكه من أدوات معاصرة، لا بالاستزادة منه فحسب، بل بقياس آثاره وتطويره على هذا الأساس أولا بأول.

إن تأسيس حضارة بديلة هو أمر وارد، شريطة أن نخلق نحن معالمها من خلال ممارسة أخرى، وإن كانت بنفس الأدوات إذا كان لنا أن نستعيد دورنا في ريادة المسار الحضاري، فإنه لا يكفي ترديد استعادة أمجاد أجدادنا، كما أنه لا يمكن أن ننجز شيئا حققيا دون امتلاك أحدث أدوات العمران وأكثرها فاعلية. ثم إن علينا كلما امتلكنا وسيلة جديدة (سواء كان قمرا صناعيا أم محطة فضائية أم موقعا على الإنترنت) أن نحسن ملأها بما يميزنا، ثم نعدل خطانا في كل مجال من أول التتمية الكمية حتى نتوع الإبداع.

إن كل ذلك يتطلب منا أن نحدد معالم السلوك الحضارى كما نتصورها، الأمر الذى يحتاج إلى تحديد الخطوط العريضة بقدر ما يتطلب الاحتكام إلى محكات عملية كما نتجلى في الفعل اليومى".

#### ويعد:

#### شكرا يا شيخنا الغالى فهذا كله من وحيك، ويفضل تشجيعك

أما ما جاء من جديد آخر في هذه الصفحة مثل: "من جد وجد"، "ولكل مجتهد نصيب" ثم "لا يأس مع الحياة"، "ولا طعم للحياة مع الأمل"، فأذكر أنني ناقشته حين ورد بألفاظ أخرى في قراءة الصفحات الأولى وأنا أعجب فأفرح بخروج شيخنا من هذه المحنة القاصمة، بكل هذا التحدى الآمل دون يأس، نعم دون يأس، وكيف أنه ظل محتفظا بالقدرة على تفجير ينبوع الأمل للحفاظ على زخم الحياة الذي غمرنا كل أيامه وحتى الآن.

العدد: 860 4 تدريبات بتاريخ الخميس 7-1-2010

<sup>-</sup> برجاء مراجعة هذا الاعتراف ومقارنة سهولة واعتمادية ما اقوم به بموسوعية [1] المرحوم "حسسن الكرمى" صاحب برنامج "قول على قول" في إذاعة لندن نشرة رقم

#### الجهاد 2012-02-102

#### 1617 – حــــــــــــار بريـــــــد الجحفـــــــة

#### مقدمة:

ع**ذ**را وشكرا

\* \* \* \*

الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (43) الإدراك (4)

حوار حول الإدراك قد بمتد.... ورقة مقدمة من: د. محمد يحيى الرخاوي

د. أشرف

المقتطف تساءلت: كيف يقفز الأستاذ هكذا من أندر الشعر إلى أبسط القول النظافة من الإيمان\"، \"أحسن إلى الناس يحسن الله إليك\" بكل هذه السلاسة والنعومة. التعليق: نشر في حوارالجمعة (20-10-12) لى رأى - متواضع - أن ثمه خيطاً رفيعاً يربطها معا وهو يدركه ولايعيه - تحت وعيه- وتتطلق هذه معا فاتحه باب الوعى متى أتيح لها الخروج معا بمؤثر خارجى أو داخلى يهز، قاع جبال وعيه شديده العمق، وهو ما يفسرهذه السلاسه والنعومه. أشعر أن هذا يعضد أكثر فكرتك الرائعه عن جبال الوعى وقمتها.

تعليق على التعليق: في هذا التعليق إستخدمت لفظ الإدراك بمعنى إلتقط وأحاط كمصور يلتقط صور بأله تصوير شديده الدقه والتعقيد، وإستخدمت لفظ الوعى وتصورته كمكان إفتراضى تتلاقى فيها المدركات فتتحاور وتتآلف وتتنافس نظم.....إلخ واستعملت لفظ تحت الوعى للدلاله على أن ما ليس ماثلا أمامه وليس من السهل إستحضاره، وإستعرت تعبير جبال الوعى من د . يحيى للدلاله على أنه هناك ماهو قريب ظاهر وماهو بعيد غائرليس إلا ولذلك لا أظن أن الوعى والإدراك هما مترادفان ولكن بينهما كثيرمن نقط التماس. في الحقيقه أننى إستعملت هذه الألفاظ بما غلب على الظن أنها

وإستخدمت لفظ الوعد وتصورته كمكان إفتراضد تتلاقد فيها المدركات فتتحاور وتتألف وتتألف نظم....إلخ

وإستغرت تغبير جبال الوعد من د . يحيد للدلاله علد أنه مناك مامو قريب ظاهر وماهو بغيد غائرليس تشیر إلیه فی التعلیق السابق، ولیس بمعناها المعجمی أوتعریفها العلمی الذی لاأعرفه، ولکن هذا لایعنی أننی لاأعرف أن لها معانی أخری متعدده وأنها ظواهرأعقد بکثیرمما نظن. أعتقد أن هذه بدایه طیبه أن أشیرإلی ماعنیته حتی نتواصل أفضل دون نقاش نظری أوشرح مبسط بما لایسمح به وقت وجهد د. یحیی، ولا یجعل مستوی الحوار دون ما یصبو إلیه. کما بیدو مما أکتب أننی غیر متخصص ولیس غیر المتخصص حرج تحیاتی وتقدیری.

#### د. يحيى:

أولا: أشكرك بجد على مثابرتك فى متابعتنا ثانيا: أفرح بك ممثلا لمن هو غير متخصص أكثر من فرحتى بمتخصص ينقل ولا يقول، غير المتخصص أكثر حرية، لأنه ليس على فكره وصاية من تخصصه، وكما تعلم فأنا أتعلم من مرضاى (وهم غير متخصصين، أليس كذلك)، بحذر شديد، وفرحة.

ثالثا: تعبيرك بالنص وسوف أعيده

"... إستخدمت لفظ الإدراك بمعنى إلتقط وأحاط كمصور يلتقط صور بأله تصويرشديده الدقه والتعقيد، وإستخدمت لفظ الوعى وتصورته كمكان إفتراضى تتلاقى فيها المدركات فتتحاور وتتآلف وتتنافس نظم.....إلخ واستعملت لفظ تحت الوعى للدلاله على أن ما ليس ماثلا أمامه وليس من السهل إستحضاره، وإستعرت تعبيرجبال الوعى من د . يحيى للدلاله على أنه هناك ماهو قريب ظاهر وماهو بعيد غائرليسإلا.ولذلك لا أظن أن الوعى والإدراك هما مترادفان ولكن بينهما كثيرمن نقط التماس.

#### د. يحيى:

هذا هو بالضبط ما نبحثه، لكننى لم أصل بعد إلى تحديدات مثلما فعلت أنت، وأرجو أن تكون قد تابعت الحوار بينى وبين د. محمد يحيى الأسبوعين الماضيين ففيه تكملة وإن كان لم ينته، ثم إنى كدت أتراجع عن حكاية "جبل الوعى" كما تجد في ردى على محمد.

لا أخص الإدراك بها يظهر علام سطح الوعد أو يبلغنا نبأه أو السمه المتعارف عليه عليه

اتسخ مفهوم الإدراك عند حد الإدراك عند حدلك) ليتجاوز اللغة والكلام والوعد الظاهر، وهذا هو المأزق

#### د. أشرف

تصحیح لبعض ما أرسلته: كمصور یلتقط صور: ... وتصورته كمكان إفتراضی تتلاقی فیه المدركات فتتحاور وتتآلف وتتتافر وتنظم: وتُنظَم بضم التاء وفتح النون ولیس بمعناها المعجمی أو تعریفها العلمی والذی لا أعرفهما، ولیس علی غیر المتخصص حرج

#### د. يحيى:

أكرر فرحتى بك وشكرى لك، ولعل الرد على هذه الفقرة أيضا هو متضمن في الرد السابق.

#### د. أشرف

استاذي العزيز، اعتقد انك في الفقرة الاولى باشارتك الى اهمية ادراك معنى وجود الله وما الى ذلك تضع يدك على محور مهم للادراك كوظيفة ونتيجة من حيث تأثيرها ليس على المجتمع الانساني فحسب بل على الكون اجمع.

هناك فكرة تكررت في مقالات سابقة لم استطع ان استوعبها وهى فكرة "جدل المراحل التى تبدو أضدادا وماهى بالضرورة كذلك،\" كيف؟ والصراع قائم في داخلى!.

أخيراً: "\لاتعريف\" (الذي ورد في نهاية الحوار) معبر ومفصل جداً كما اراه ولكن لدي تعليق وهو عبارة إدراك الكائن الحي،اعتقد ان ادراك الانسان هو النقطة المحورية للادراك باعتباره هو الكائن المكلف الوحيد مع الجن. اذ ان الكون كله يسبّع بدونتكليف.

#### د. يحيى:

أنا لا أتكلم يا أشرف عن التكليف من عدمه، فهذا مستوى تالٍ للإدراك، كما أننى لا أخص الإدراك بما يظهر على سطح الوعى أو يبلغنا نبأه أو اسمه المتعارف عليه، أنت تشير إلى مستوى الإدراك الشائع، وهو مستوى واحد ظاهر، أما بقية مستويات الإدراك فهى تقوم بتفعيل برامج بقائية تحفظ على أى كائن حى بقاءه، نتيجة للتعرف (التمييز) على ما ينفع وما لا ينفع، مما ما يحافظ على البقاء أو يدفع بتطور حركية الحياة ضد ما يعوقها ويفرقها تفسخا ففناء.

لهذا اتسع مفهوم الإدراك عندى (والتسبيح كذلك) ليتجاوز اللغة والكلام والوعى الظاهر، وهذا هو المأزق.

الديهقرطية هك الحل" ولا "الإسلام هو الحل" كل ها قبلته بحذر شديد هو أن "الإيهان (بالمخند للذك حدّدته) هو الحا"

الديهقرطية هك أحسن الأسوأ ، وهك حل هرحلك ّ جدا، فهك مرحلة اضطرارية هشروطة

\* \* \* \*

تعتعة الوفد: وما زال نجيب محفوظ يعلمنا؟؟ (6) شيء من الفوضي، وإفاقة من الذهول، وإلا ضاع الحلم

#### أ. عمر صديق

استاذي العزيز، اتلقى تعليقاتك بكل حب ورقة، واحسبها نصيحة من اب حنون، وكثيراً ما اراجع نفسي بعد قراءتها، وقد استفدتوغيرت كثيراً، ولكن كما تعلم الامور تأخذ وقت، وانا اعترف اني لا اميل فقط للحسم والتحديد بل وللوضوح ايضاً لما يبعد اي فهم خاطئ، ولم لا واننا محاسبون ليس على ما هو مكتوب فقط، وما يقال ايضاً. وأضع نصب عيني ان رأيى قد يكون صح او خطأ، ولكني " وقد تعلمته سابقا من حضرتك الضع مساحة يتحرك فيها الحوار. كنت ارجو ان يتسع المقام لأكتب اكثر. احبك في الله. اما تعليقي على المقال، فجملة ا"لكننى أظل مصرا على رفض ما خطر لى، وإنما ذكرته ليقبله من شاء على مسئوليته. ا" اجد فيها ذكاء مفرطا ان تقول ما تريد ان توصله وترفضه بنفس الوقت.

وعندي سؤال يحيرني ارجو ان استطيع ان اوصله بشكل صحيح واجد له اجابة: لماذا يصر بعض أو كثير من الكتاب استخدام جسد المرأة \"العارية\" كرمز للتعبير عن اشياء مختلفة. في رأسي اجابات كثيرة فلا اجد اية واحدة منها تقنعني.

#### د. يحيى:

العجيب يا عمر أن سؤالك في آخر تعليقك غير مرتبط بأغلب ما سبقه من تعليق، وقد وجدت أن هذا طيب، لأنه أعفاني من تعقيب على تعليق متكامل في ذاته. أما الإجابة عن سؤالك، فهي: لا أعرف لماذا. علاقتي بالجسد عموما هي علاقة رقى وإبداع، وقد كتبت فيها في هذه النشرات مرارا على ما أذكر بعناوين: "عن الفطرة والجسد وتصنيم الألفاظ" نشرة6— بعناوين: "عن الفطرة والجسد وتصنيم الألفاظ" نشرة6— لغات المعرفة" بعنوان: "المعرفة... والجسد (اختزال فطرة لغات المعرفة" بعنوان: "المعرفة... والجسد (اختزال فطرة الناس و (الوجود) إلى عقل بلا جسد)"

#### أ. نادية حامد محمد

الديمقراطية هي الحل "حضرتك شايف كده إن هي كانت موجودة قبل كده أو حتى حاليا موجودة وحضرتك شابف النتائج المترتبة عليها في الظروف الحالية التي نعيشها، هل هو ده معنى الديمقراطية؟

كلما كان الصدي شديد الصدي شديد البساطة والجمال والابداع كلما كان PROCESSJI ظاهرا فيه بشكل أوضح وظل الابداع أبقي

الخبارة بغد أن الخبارة بغد أن الحجر الحدر، وحفيف المدر، أنت اليهما أبدك في المدرد المراجة الم

#### د. يحيى:

هل هذا كلام يا نادية يأتى منك أنت بالذات وانت التى تتابعين كل كلمة بذكاء فائق وحس مرهف؟ أنا لم أقر أبدا مثل هذا التعبير العاجز؟؟ "كذا هو الحل": لا "الديمقرطية هى الحل" ولا "الإسلام هو الحل" كل ما قبلته بحذر شديد هو أن "الإيمان (بالمعنى الذي حدّدته) هو الحل"، أما عن الديمقراطية فكل ما قبلت بشأنها هو أنها أحسن الأسوأ (كما علمنى شيخى محفوظ)، وهي حل مرحلي جدا، فهي مرحلة اضطرارية مشروطة، وقد كتبت في ذلك عدة مقالات مثل: ديمقراطية كي جي تو، (دمَقرَطُ بالديمقراطية، حتى يأتيك العدلُ يالحرية!!)، ("ديمقراطية".. حسب طلب الزبون!!)، (....

الهشاعر لا تجف، حتک لو اختفت بعد أن تکون قد ارتجفت

#### د. شیرین

#### تعليق على الفقرة (83) "الذكرى" (من الأصداء 1994)

1- فى النقد الباكر كان التركيز على تلك الفاتنة المترفعة العارية، باعتبارها الله المعرفة وبهجة الوعد، ولم يخطر ببالى أنها قد تكون أمل الجماهير، أو حلم ا"الثورة."

2- أليس جمال المرأة و فتنتها سبب كاف لجذب الانظار؟ الا أن اضافة هذه الصورة \"العارية\" جاء موضحا للحالة المصاحبة لهذا الحدث من الذهول والمفاجأة... ومفسرا لهذا التصور عن الوهم،أو الحلم...هكذا وصلتني..

#### د. يحيى:

# لعله خيرا ولك ما وصلك

#### أ. يوسف عزب

الحقيقة فور قراءتي الصدي ذهلت من مدي حضوره معناوخصوصا ادراكه لعدم سهولة الاشياء هكذا وضرورة الفوضي كمرحلة حتمية ولازمة وبشروط (ووجدتها تتطابق مع قراءتكم الثانية)

ولكن وجدت القراءة الاولي هي ايضا صحيحة كاملة مع تصور بسيط وهو انه يطرح ان لهم ضرورة وجود الفوضي في كل ماقالوه (وسيادتك قلت كده) ولكن تصوري انه يطرح ان جزء كبير من الابداع يخرج حتما من رحم الفوضي وان افاقة الغافل (المجتمع) الى

نحن بشر وهو غفور رحيم، علينا ألا نتمادح فح الخطأ لكنه هو —سبحانه— يعدنا أن تسع رحمته كل أحد وكل شدع. الابداع قد لاتتحقق الا مع بعض الفوضي وليس بهذه الانظمة فقط التي اتي بها الابناء

#### د. يحيى:

أهكذا؟!! كل هذا الكرم؟

أرجو أن تجد وقتا لقراءة تلميحه عن "المعرفة الهشة" Amorphous Cognition و"المعرفة الضعيفة، أو المبهمة" التي أشار إليها صديقك، فهما لهما علاقة – بشكل ما – بكل من "تحمل الغموض" من ناحية أخرى شكراً.

#### أ. يوسف عزب

كلما كان الصدي شديد البساطة والجمال والابداع كلما كان الـ PROCESS ظاهرا فيه بشكل أوضح وظل الابداع أبقى

لذلك هي من الاصداء الاجمل والاصعب لتحملها لكافة الرؤي من هنا اميل اكثر للنقد الباكر فترك البيع والشراء هنا هو يبين درجة الذهول في هذه الحالة اذ اخذهم الذهول الذي انتابهم من اشد شيء يجذب الناس وهو المال في البيع والشراء واتذكر الحديث القائل اذا اذن للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا... وذروا لبيع وهنا قد تكمن المسألة في التنبيه الي ان اشد ما قد تسعي اليه وهو الحلم والغاية والمنتهي قد يمر امامك ببساطة وتدعه

مع جمال تحذيركم الواضح في النص من دوام تكرار الاسكربت

#### . يحيى:

"يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ" الأية (9) سورة الجمعة صدق الله العظيم

تعتعة التحرير

"المحاكمة السياسية أولا"، شكرا للأستاذ!!

#### د. ناجی جمیل

تكرر الإشارة إلى "الشهداء" في المقال (القديم) وأتساءل إلى من يشير ذلك؟ هل هم الفلسطينيون أم من؟

قيهة الإيمان أن تصدق ما لا سبيل إلك إلك إلك إلك الكفةل أو التحقق هنه بالحواس

الغيب يغني ها هو محجوب عن إدراكنا وغائب عن حواسنا. لذا كان غير التصديق غير المشروط لا الاقتناع،

#### د. يحيى:

نعم كانوا هم الفلسطينيون (تاريخ المقال الباكر في الوفد هو 2002/4/18 بعنوان: "الحقائق... والوثائق").

#### د. ناجی جمیل

لى تحفظ شخصى (وأنا أعلم أنى غير متخصص) على اسلوب الحكى الممزوج بالتحليل المسترسل، و"أنه يبهر المستمع"، إذ أرى أنه شديد الشخصنة، وصعب قياس موضوعيته.

#### د. يحيى:

معك يا ناجى أنه ليس موضوعى إطلاقا، وقد توقفت عن متابعة الحلقات التى تنشر تباعا بعد أن نسى الكاتب نفسه، أو تمادى فيما اعتاد، فكتب صفحتين كاملتين فى الصحيفة عن نفسه ومقابلاته حتى سيمون دى بوفوار والأرجح أنه هو الذى طلب نشر صورها معه دون أدنى علاقة لذلك بمبارك وحكمه، ولم أجد عن مبارك فى كل الصفحتين إلا بضعة أسطر قرب نهاية المقال.

حلال عليه، ما أجمله وأذكاه، وأحذقه!!! إذن ماذا؟ وليتحمل مسئولية تشويه صورته، فهو كفاءة عظيمة لا يصح أن تنتهى هكذا.

#### أ. علاء عبد الهادي مصطفى

هل حقيقة هناك علاقة بين أوصاف الشخص (اللون، طول الأنف، وغير ذلك)، وبين طبيعة شخصيته؟

#### د. يحيى:

طبعا لا، من وجهة نظرى، مع أنه يوجد علم كامل اسمه "علم الطباع" Charachterology يؤكد أهمية هذه العلاقة، وأنا لم أوافق على فروضه ونظرياته أبدا، خاصة ما اشتق منها في مجال علم الإجرام.

#### أ. علاء عبد الهادي مصطفى

- لماذا لا يلتزم كل متخصص بالتحدث في تخصصه فقط؟

# د. يحيى:

أنا لا أوافق على هذا الاحتكار وسجن كل متخصص في تخصصه، لكنني أيضا لا أوافق على أن يتمتع "ركن

إخضاع الغيب لهنطق العقل، ينم عن جهل بطبيعة وظائف العقل المحصورة في مجال الواقع و الخاضعة للشتراطاته الصارمة

ليس للعقل أن يفصل فيد أحد أمر لا يقع تحت سلطته. الواقع ومعطياته هما المجال الوحيد لسلطة العقل الهواة" بمساحة أكبر من حقهم، حتى لو تمتع بعضهم بكاريزما يستعملها لتضخيم "هالة" يسرّبُ من خلالها ما لا يجوز.

#### د. مروان الجندى

ليت الكثير يفهمون موضوع المحاكمة هذا، وعندها لن يكون هناك حاجة لتضبيع كل هذا الوقت والمجهود ولا المصاريف الباهظة في محاكمة الرئيس السابق.

#### د. يحيى:

الإشكال يا مروان هو: من الذى سوف يقوم بالمحاكمة السياسية؟ خاصة أنها محاكمة عن مدى نجاح الحاكم فى إدارة شئون البلاد سياسيا وأخلاقيا واقتصاديا وحضاريا؟ نحن لو طبقنا هذه المحاكمة نفسها على صاحب هذا الاقتراح ودوره منذ ستين عاما – مهما كان يزعم أنه كان يلعب فى الظل – فسوف تظهر فى الأمور أمور.

#### د. شيرين

المقتطف: ضروة تقديم \"المحاكمة السياسية\" عن \"المحاكمة الجنائية"\ التعليق: لا أدري ان كانت حقيقة غائبة؟! أم غيبة متعمدة؟! إيه رأيك؟

#### د. يحيى:

أظن أنها كلاهما معا بالإضافة إلى صعوبة التنفيذ برجاء قراءة ردى السابق على د. مروان.

#### \* \* \* \*

#### <u>حوار /بريد الجمعة</u>

#### بدون اسم

بريد الجمعة إعادة قراءة الجديد لنص نجيب محفوظ عن "الوظيقة المرموقة" فيما يتعلق بسؤالكم حول "ما إذا كانت القراءة الجديدة خففت من "مباشرة" النص"، هناك اكثر من نقطة:

قرآت النص مرات اخرى وقرأت القراءة الجديدة مرات اخرى

اولا: قماشة النص ضيقة جدا

**ثانیا**: وجدتها تسمح بما ذکرتموه عن ضرب ای وهم مثل وهم الخلود مثلا وما یتعلق برسالهٔ ملحمهٔ الحرافیش، ولکنها مرتبطهٔ اشد الارتباط بالقراءهٔ الاولی

الإلحاد يقوم علك المنار، الإنكار، والإقرار أداة من أدوات الإيمان أدوات الإيمان واليقين. واليقين الإلحاد في حقيقته ليس سو ايمان مضاد ،

كيف يهكن أن ينكر الهرئ أمرا ينكر الهرئ أمرا ليست لديه القدرة علمه علم الإلحاد موقفا نفسي وليس موقفا فكريا

القراءة الثانية فيها من الحب والرغبة في الستر اكثر من الحياد بالقراءة الاولي، القراءة الثانية وخصوصا جزء مبارك تتجاوز اعادة الابداع حتى ليكاد يكون ابداعا بديلا.

#### د. يحيى:

أولا: أشكرك على ما بذلت من جهد ووقت بهذا الشكل، فهذا وحده أدعى للاحترام. ثانيا: أخذت كل ملاحظاتك باهتمام وكلها وجهات نظر جديرة بالتقدير.

\*\*\*\*

<u>حوار مع الله (47)</u> من موقف "بين يديه"

د. شيرين

المقتطف:

ما حاجتي إلى العبارة بعد أن يصلني همس الحجر وحفيف المدر،

ألتفت إليهما فعبرهما فأجدك القريب بلا قرب، البعيد الأقرب من كل قرب.

التعليق: هذا الجو الروحاني المتجدد اسبوعيا ما أحوجنا دائما اليه.. فلا تقلق ان قلت مشاركتنا في التعليق عليه (اذ انه لا يحتاج الي تعليق)و تأكد من اننا ننصت له ونتدبر معانيه... اللهم انفعنا به جميعا....

شکرا د. يحيي.

د. يحيى:

آمين.

أ. يوسف عزب

اعتقد انه ينبهنا في مسألة الحرف الي ماكنت تشير اليه-ولم اعرفه حتى الان- عن الفرق بين الادراك والعقل

واوضح ذلك تماما في الجزء الثاني

د. يحيى:

الجزء الثانى؟ أى جزء ثانى، كلها جزء أول شكراً يا يوسف أين أنت يا رجل؟

\* \* \* \*

لو لم يشك الأنبياء فيما كان سائدا ومقدسا ومقدسا لدك مجتمعاتهم، لما المقيقة ولما كانوا أملا للحقية الوحي الو

#### عام

#### أ. دينا شوقى

انا اسفه قوى قوى

حضرت الاب الفاضل دكتور يحى الرخاوى

اكرر اسفى ان كنت قد تعديت حدودى فى الحوار اكرر اسفى و يعلم الله انى ما تكلمته الا من عشمى اكرر اسفيه طالبه من المولى ان تسامحينى فانى لست معتاده على التحدث ارجو حضرتك الا تغضب منى و الا تحرمنى من القراءه والتعليق اكرر اسفى عما بدرمنى.

#### د. يحيى:

إن لم تكفى يا دينا عن تكرار هذا الأسف، وطلبك ألا أغضب عليك، فقد أغضب عليك، ولك، لأن هذا غير مفيد لك، لنا فعلا.

#### أ. دينا شوقى

شكرا ايها الاب العزيز

اشكر حضرتك كثيرا على كلمة ابنتي

فهذا شرف لى واعاده لى مشاعر قد جفت اكرر شكرى لحضرتك على هذا الشرف.

#### د. يحيى:

المشاعر لا تجف، حتى لو اختفت بعد أن تكون قد ارتجفت

#### أ.دينا شوقي

حضرت الاب الفاضل دكتور يحيى الرخاوي

انا عارفه انى بزعج حضرتك لكنى اطمع فى كرم و سعه صدر حضرتك و ابوة حضرتك العظيمة، حضرت دكتور يحيى الرخاوبلقد صدر لى كتابين فى الاول فى عام 2006 والثانى فى 2009، كنت اطمع فى ارسال نسختين حتى تتشرفا بلقاء حضرتك المجموعه الاولى باسم تعويذة الغجريه و الاخرى باسم حنين الذكريات وهما عبارة عن مجموعتين قصصيتين اكرر اسفى واتعشم الا اكون تعديت حدودى انا اسفه ولكنى احب فعلا ان انال هذا الشرف اكرر رجائى وعشمى.

الاب الفاضل دكتور يحيى الرخاوى ارجو الا اكون تعديت حدودى بطلبى هذا انا مكسوفه جدا من نفسى ولكن طمعى في سعه صدر حضرتك كبير

الشك هو أب السؤال، والسؤال هو أب المعجرفة سواعا كانت علمية أم عرفانية. البشر مدينون للشك لا للإنكار

هل ترید أن تفههند أند، تفههند أند، بعد كل هذا المشوار من التفكير، والتحرر من كل والتحرر من كل الأوهام والخرافات، تريدند أن أصدق أن خلايا د ما زالت مؤمنة بالرغم من من من من مؤمنة بالرغم من من أسدة

#### د. يحيى:

أرجو أن ترسلى ما تشائين وأعدك بقراءة أعمالك، فقط اسمحى لى ألا أحدد وقتا معينا لذلك، وأن تعيدى قراءة ردى في الفقرة السابقة.

#### أ. ياسمين محمد عبد اللطيف

كيف الانسان يعيش بدون ما يعصبي ربنا انابحب ربنا وكيف نصبر علي الهدي والثبات

#### د. يحيى:

لا أحد يعيش دون أن يعصى ربنا وإلا لا يعود بشرا يحبه الله وهو يغفر له،

نحن بشر وهو غفور رحيم، علينا ألا نتمادى فى الخطأ لكنه هو -سبحانه- يعدنا أن تسع رحمته كل أحد وكل شيء.

#### أ. أحمد جمال أحمد

السلام عليكم ورحمة الله حضرتك انا تربيه علم نفس الفرقه الرابعه جامعة الازهر ازيك اجمل دكتور في العالم احنا بنحبك اوى يا دكتور وبنحترمك بس في حاجه حضرتك انا بحاول اقابل حضرتك بتبهدل وبرده ما بعرفش نفسي يا دكتور ابقي مع حضرتك على طول نفسي احضر لحضرتك محضره حضرتك بجد مثلنا الاعلى يا ريت يا دكتور ترد عليه انا نفسي ابقى تلميذ حضرتك وكامل احترامي لحضرتك

#### د. يحيى:

تعقد ندوتين شهريا الجمعة الأول من كل شهر الأولى علمية (الساعة 3 عصرا شتاء، 3.30 صيفا) والثانية ثقافية في نفس اليوم (الساعة 6 مساء شتاء، 6.30 صيفا) وأنا شخصيا أقوم بتقديم الندوة العلمية الشهرية بانتظام من سنتين

والدعوة عامة وسوف أوصى السكرتارية أن تراسلك على "الميل" الخاص بك لتخطرك بعناوين الندوات أولا بأول، أهلا بك

#### أ. بسمة عبد الرسول

اتمني التواصل مع حضرتك و الحصول علي مساعدتك لي واستشاراتك وشكرا لحضرتك

إذا كانت خلايا هـ هكذا مؤمنة تلقائيا، فما هو الفضل الذه يمكن أن أعزوه لنفسك حين آمنت بالله وملائكته وكتبه ورسله، إنك بهذا والملحد مادامت خلايا الإثنين مؤمنات بالتساه هـ بالتساه هـ بالتساه هـ التساه هـ بالتساه هـ المؤمن بالتساه هـ بالتساه هـ المؤمن بالتساه هـ المؤمن بالتساه هـ المؤمن بالتساه هـ بالتساه هـ المؤمن ومؤمنات

تضخهت هذه الأداة الهصقولة – المحقل فحلت محل كلية الوجود...

#### د. يحيى:

أهلا بك فى الموقع إن كنت تعنين التواصل حول ما أقول وأنشر، أما الاستشارة الخاصة فلها ترتيب مهنى عادى، أما إن كنت تسألين عن استفسار علمى أو مهنى محدد يمكن أن تعم فائدة الرد عليه على الجميع فمرحبا.

#### \* \* \* \* ;

رسالة خاصة

وصلنى هذا التعليق (عن الإلحاد والإيمان.. وأشياء أخرى) على بريدى الخاص وليس على بريد الموقع من الصديق الأستاذ "أنس زاهد"، وبما أنه نشر اسم الموقع الذى ظهر فيه المقال وأثبته في نهاية خطابه [1]، لم أجد حرجا في الرد عليه في موقعنا علانية مع إعادة الإشارة إلى الموقع الذي ذكره مادام قد أصبح بذلك متاحا للجميع مع شجاعة الرأى، وأمانة النقد.

#### د. يحيى:

أهلا أنس

أين أنت يا رجل؟

ما علينا، دعنى بعد هذا الترحيب أنشر كل كلمتك – كلماتك – وقد كنت قطعتها إلى فقرات لأرد عليها فقرة فقرة، ثم عدلت عن ذلك حتى يصل النص إلى من يهمه الأمر مكتملا أولا، ثم نرى.

#### المقال:

- 1 ) لو كان يمكن للبشر أن يدركوا الغيب، لما أمرهم الله أن يؤمنوا به.
- قيمة الإيمان أن تصدق ما لا سبيل إلى إدراكه بالعقل أو التحقق منه بالحواس.
  - 2) الغيب كلمة مشتقة من الغياب.

الغيب يعني ما هو محجوب عن إدراكنا وغائب عن حواسنا. لذا كان التصديق غير المشروط لا الاقتناع، هو أساس الإيمان.

3) إخضاع الغيب لمنطق العقل، ينم عن جهل بطبيعة وظائف العقل المحصورة في مجال الواقع و الخاضعة لاشتراطاته الصارمة .

ليس للعقل أن يفصل في أي أمر لا يقع تحت سلطته.

الواقع ومعطياته هما المجال الوحيد لسلطة العقل.

4) على عكس مما يدعي الملحدون، فإن الإلحاد هو بديل موضوعي وليس مجردنقيض موضوعي للإيمان.

الإلحاد عملية إنكار تدعى امتلاك الحقيقة المطلقة!

5) الإلحاد يقوم على إقرارالإنكار، والإقرار أداة من أدوات الإيمان واليقين.

الإلحاد في حقيقته ليس سوى إيمان مضاد.

ليس هناك وجود حقيقي لما يسمى بالإلحاد .

6) كيف يمكن أن ينكر المرء أمرا ليست لديه القدرة على إثبات عكسه؟
 الإلحاد موقف نفسى وليس موقفا فكريا.

7) الشك في حقيقته استتكار لا إنكار. الشك لا يسعى إلى نسف الفكرة من أساسها،
 لكنه لا يتقبلها على علاتها.

الشك حالة من عدم الطمأنينة والقبول بما هو متعارف عليه.

الشك يعني عدم التسليم بما هو سائد فقط لأنه سائد .. ومنتشر .. ويحظى بقبول الأغلية .

لو لم يشك الأنبياء فيما كان سائدا ومنتشرا ومقدسا لدى مجتمعاتهم، لما اهتدوا للحقيقة ولما كانوا أهلا لتلقى الوحى .

الشك ليس أداة لإلغاء الإيمان، بل هو أداة للوصول إلى إيمان آخر اكثر عمقا.

الشك هو أب السؤال، والسؤال هو أب المعرفة سواءا كانت علمية أم عرفانية.
 البشر مدينون للشك لا للإنكار.

التقدم البشري كله هو ثمرة من ثمار الشك.

لينك المقال الأصلى: حرر في الخميس 19-01-2012

#### د. يحيى:

أعتقد يا أنس أننى أكتب فى هذه المنطقة منذ أربعين عاما على الأقل، وهى منطقة تحتاج مثل ما أوتيت أنت من شجاعة التلقى، وشجاعة المبادرة، وحذر الحريص على احترام تنوع المخاطبين.

كنت أنوى أن أرد عليك فقرة فقرة، لكننى وجدت أن ذلك قد يحتاج كتابا بأكمله

- سوف أكتفى بأن أشير إلى بعض الروابط حول هذا الموضوع إن كان عندك وقت ومنها:

■ ("المأزق فوق البرزخ بين العلم والدين" استحالة الالحاد – بيولوجيا – مع استمرار الحياة) مجلة العربي الكويتي – عدد أكتوير 1990.

# "حركية العلاقات البشرية جدلا وامتدادا في الإخوة كارامازوف" (الفصل الثالث من كتاب تبادل الأقنعة – دراسة في سيكولوجية النقد)

- "العالم بين استحالة الإلحاد وسجن التدين السطحى" (الفصل الثالث من كتاب مراجعات في لغات المعرفة)
- (الإيقاع الحيوى بين الحركة والسكون) مجلة سطور عدد ديسمبر 2002

بالإضافة إلى ما جاء فى كتابى "حكمة المجانين" الذى سبق أن أبديت إعجابك به، والذى تم تحديثه – مع أسف كل من تعلق بالنص الأول – فى سلسلة من نشرات الإنسان والتطور حتى حدثت عنوانه إلى "رؤى ومقامات" مع الاحتفاظ بالعنوان القديم كعنوان ثان أو عنوان تحتى. كنت أتوقع أن تتابع الحديث أقول قد تجد الكثير فى الأصل والتحديث خاصة حول فرض "استحالة الالحاد" بيولوجيا.

وإلى أن تنظر فى بعض ما أشرت إليه دعنى أختلف معك فى تفاصيل استعمال بعض الألفاظ، فمع أننى أدافع وأحاول أن أسوّق "ثقافة السوّال" (مع الدفاع عن شرف حيرة التساول)، إلا أننى أقف موقفا حذرا من اختزال الشك إلى الشك الديكارتي.

كذلك قولك إن الالحاد موقف "نفسى" وليس موقفا فكريا قد يحتاج منك إلى متابعة ما أنشره حاليا عن "الإدراك" يومى الثلاثاء والخميس باستمرار وخاصة ما دار من حوار مع د. محمد يحيى فى الأسبوعين الأخيرين، فهو يؤكد على التحذير من ترادف الإدراك مع التفكير، ويتجاهل (أو يزيح) كلمة موقف نفسى تماما ولا يستعملها أصلا، وهو يفتح ملفات الوعى والعقل (والعقول بكل تنويعاتها) ويعرى خطورة العقل المعقلن الذي كشفتة

أنتَ فى مقالك وهو الذى أصبح وصيا على سائر العقول للفرد، ومنها للجماعة حتى بات خطرا على استمرار النوع البشرى، ناهيك عن تطوره.

آخر لحظة:

أكتفى بهذا المقتطف التالى من إحدى أطروحاتى القديمة ربما لأفتح نفسك للباقى وأكرر شكرى وعليكم السلام.

#### المقتطف (من جريدة الأهرام 1995/10/22):

(بعد نشر مقالى السابق منذ أسبوعين) ".....فوجئت بتساؤلات واعتراضات لا تتقطع عن ما جاء فى هذا المقال عن عضلة العقل، وإيمان الخلية، ثم استحالة الإلحاد بيولويجيا، ولعل المسألة لا تكمن فى صعوبة المقال بقدر ما هى فى كمية المقاومة التى أثارها، فقد تجرأ هذا المقال على كل من "العقل" والإيمان" بخبطة واحدة"، فثارت التساؤلات، واحتد الاعتراض، فوجب الشرح، وهذا بعض ذلك:

قال لى أحد المتحررين: هل تريد أن تفهمنى أننى، بعد كل هذا المشوار من التفكير وإعادة التفكير، والتحرر من كل الأوهام والخرافات، والأفيون، هل تريدنى أن أصدق أن خلاياى ما زالت مؤمنة بالرغم منى؟ إسمح لى

فى حين قال لى متدين عقلانى بنفس الحماس: إذا كانت خلاياى هكذا مؤمنة تلقائيا، فما هو الفضل الذى يمكن أن أعزوه لنفسى حين آمنت بالله وملائكته وكتبه ورسله، إنك بهذا تساوى بين المؤمن والملحد مادامت خلايا الإثنين مؤمنات بالتساوى.

أما ما عنيته بخطورة الاكتفاء بعضلة العقل فهو السلبيات التى انتهت بنا إليها كل من الثورة الصناعية، والمنهج التجريبي المختزل فرحنا -مقلدين لا مبدعين- نواصل ممارسة حياتنا من خلال إعلاء قيمة النتظير العقلاني، والتفكير التجريدي الرمزي، بحيث تضخمت هذه الأداة المصقولة - العقل- فحلت محل كلية الوجود...الخ.

#### 

## 

من موقف "بين يحيه" (1) وقال له (لمولانا النفري):

وقال لى:

إن سكنت إلى العبارة نمت وإن نمت مِتّ

فلا بحيوة ظفرت ولا على عبارة حصلت.

وقال لى الأفكار في الحرف والخواطر في الأفكار

وذكرى الخالص من وراء الحرف والأفكار

واسمى من وراء الذكر

#### فقلت له:

الخوف الرعب الضياع أن أستغنى عن العبارة قبل أن أعرف الطريق إليك بلا عبارة.

رحمتك هي التي جعلت العبارة وسيلة بيني وبينك

فلا تحرمني منها ولا تغنني عنها قبل الأوان.

لا أسكن إليها والا توقفت عندها غرورا، فاكتفيت بها غباءً.

أحاول أن أجعل العبارة وصلا إليك لا بديلاً عنك حتى أتقن الكدح بلا عبارة الست عبارة.

العبارة الجزء من كلِّك غير العبارة المستغنية بنفسها عن ما تشير إليه، العبارة العبارة هي ليست عبارة هي عبّارة

أين السكون إلى عِبَارة أغلقت أبوابها دونك،

حتى لو كانت "تقول" صفتك، فهي لا تقول عنك إليك.

\* \* \* \*

# من موقف "بين يديه" (2) وقال له (لمولانا النفري):

وقال لك الأفكار فك الحرف والخواطر فك الأفكار وذكرك الخالص من وراء الحرف والأفكار والسحك من وراء

#### وقال لى:

اخرج من العلم الذي ضدّه الجهل ولا تخرج من الجهل الذي ضدّه العلم تجدني. وقال لى اخرج من المعرفة التي ضدّها النكرة تعرف فتستقرّ فيما تعرف فتثبت فيما تستقرّ فتشهد فيما تثبت فتتمكّن فيما تشهد. وقال لى العلم الذي ضدّه الجهل علم الحرف والجهل الذي ضدّه العلم جهل الحرف فاخرج من الحرف تعلم علما لا ضدّ له وهو الرباني وتجهل جهلا لا ضدّ له وهو الرباني

#### فقلت له:

إذا طرد العلم الجهل من تركيبه ليكون ضدا له: تضاءل وتزيّف إلى حرف مفرغ له صليل

الجهل يطرد العلم الضد الزائف من كيانه فيحتوى العلم الذى ليس ضده، يصلني بك

عالم الأضداد المنقابلة المتباعدة إلى طرفَى الحقيقة: يختزل الحقيقة، وعالم الأضداد المتداخلة إلى جوهر الحقيقة، تشرق منه الحقائق فيتسع بها إليك.

الجهل الذى ضده العلم لا ضد له إلا لتأكيد اليقين بك، هو الظلام الواعد بالنور القادم، والقابل لكل الأضواء، العلم الذى ضده الجهل: ينفى وينكر ويزيح ويحتكر.

أخاف الاستقرار فيما أعرف، حتى لا يحول بينى وبين المضى إلى ما لا أعرف

أخاف الثبات فيما أستقر فيه،

لا أطمئن إلى استقرار إلا إذا تأكدت أنه لا سكون فيه، أحاول أن أخرج من المعرفة التي ضدها النكرة،

أتمسك بحقى في أن أستعملها دون أن أسكن فيها أو إليها.

أخرج من الحرف معه وبه، لا أستغنى عنه، ولا أنحبس فيه.

العلم الذي لا ضد له، يحتوى الجهل الدافع إلى مزيد من الكشف بالعلم وبالجهل وبالصبر وبالمشاهدة،

اخرج من الغلم الذك ضدّه الجهل ولا تخرج من الجهل الذك ضدّه الغلم تجدنگ

وقال لك الخلم الذك ضدّه الجهل علم الحرف والجهل الذك ضدّه الخلم جهل الحرف

فاخرج من العرف تغلم علما لا ضدٌ له وهو الرباند وتجهل جهلا لا ضدٌ له وهو اليقين الحقيقي

أخاف الاستقرار فيما أعرف، حتد لا يحول بيند وبين المضد أكاف ما لا أعرف أخاف الثبات فيما أستقر فعم

أخرج من الحرف معه وبه، لا أستفنك عنه، ولا أنحس فيه

أثبت فيها لاثبات له إلا لينطلق إله الشهادة أتهكن بها من حهل الأهانة العلم الربانك لا يحتاج إلك الحوف ليحدده

مضطر أنا إلك الحرف الأستغنك الميئنانا إلك عبد الميئنانا والميئنانا والميئنانا والميئنانا وهو اليقين المقيقك، بالا سكون دائم

كَرَمُكَ إِذْ نسبته إليك (العلم الرباني) هو خير ما يُطمَئِنُ المرعوبَ من غموضه وخصوصيته.

الجهل الذى ضده العلم الذى هو ضد العلم هو الحركة المستمرة إلى يقين واعد بلا معالم إلا ما تتخلق منه.

هو هزة فى طبيعة وجوده مهما تأخر ظهوره، دون التمحك بتسميته علما أخرج من المعرفة التى ضدها النكرة، لا لأستقر، لكن لأنطلق منها أثبت فيما لاثبات له إلا لينطلق إلى الشهادة أتمكن بها من حمل الأمانة العلم الربانى لا يحتاج إلى الحرف ليحدده

مضطر أنا إلى الحرف لأستغنى عنه اطمئنانا إلى جهل لا ضد له وهو اليقين الحقيقى، بلا سكون دائم

#### الأحــــــــ 2012-05

# 1619 – وها زال بخيــــب محف وظ يغلمنـــا؟؟ (7)

## ...إياكم واللهب منفردين

#### مقدمة:

يعلمنا محفوظ قبل الهنا بسنة، بل بعشر سنوات، أن اللعب منفردا هو خسارة على من يلعب ومن يتفرج على حد سواء، إذ من ذا الذى يمكنه أن يجلس فى مقاعد المتفرجين بعد أن يرفض اللاعب الوحيد مشاركته اللعب، حتى لو كان ذلك من حقه، ثم يمضى اللاعب الأوحد يلاعب نفسه حتى لو تعدد وتصور أنه أكثر من واحد، النتيجة إما انسحاب المتفرجين يغطون فى نوم لثلاثين عاما أو ستين ثم. ربنا يستر ..!!،

علمنا أيضا محفوظ منذ نهاية زقاق المدق على لسان الشيخ رضوان: أن لكل شيء نهاية، بلى لكل شيء نهاية، ونهاية يعنى e-n-d"

كل نوم مهما طال فبعده يقظة، فإياكم ومخاطر اليقظة التالية.

ثم المتن من: أصداء السيرة:

## الفقرة (70) "البلياردو" (من الأصداء: 1994)

"جلست فى ركن المقهى الذى تقوم فيه مائدة البلياردو وجاء رجل نشط وراح يلاعب نفسه فيرمى الكره مرة ويرد فى الأخرى. وقلت له بأدب: "هل تسمح لى أن الاعبك فهو أجلب للمتعة" ؟ فقال دون أن ينظر إلى:" بل المتعة أن ألعب وحدى وأن يتفرج الآخرون. ونظرت حولى فرأيت جميع الزبائن يغطون فى النوم"

## من النقد الباكر (أصداء الأصداء: 1996)

..... يمكن أن يلاعب الواحد نفسه، ولكن بشرط ألا ينفصل عن الآخرين، ولكن ما إن يروى حاجته إلى الشوفان إذ يتفرج الآخرون عليه، حتى نتأكد وحدته، لكن الآخرين ليسوا رهن إشارته، وهو يرفض أن يلعب معهم، وفى نفس الوقت يطلب أن يروه، يشوفوه، يعترفوا به، فجاء رفضهم بأنهم ناموا، انسحبوا، رفضوا التوقيع على عقد تعيينهم تتابلة السلطان مهمتهم أن يؤكدوا وجود لاعب ذاتوى منغلق، فى الملعب الذاتى المنغلق، والنتيجة هى أن يخسر اللاعب فى النهاية

\* \* \* \*

## التحديث (يناير 2012)

هل كان محفوظ ينبه من أكثر من عشر سنين إلى مخاطر ألعاب السياسة المحتمل تماديها حاليا إلى مزالق الخطر حين يفوز فريق بأغلبية مريحة يتبادل بها مع نفسه، أو مع شريك معلن أو خفى حوارا داخليا، يلغى به فى الواقع أى اختلاف حقيقى أو صراع خلاق؟.

نشرت هنا في الوفد بتاريخ 2010/12/5 منذ أكثر من عام بعد الانتخابات "المسخرة" التي كانت نتائجها الفضحية التي اشعلت هذه الانتفاضة المستمرة إلى الثورة، استشهدت بهذه الحكاية من بلدنا وقلت فيها بالحرف الواحد:

.... توضيح آخر حضرنى حالا رحت أستلهمه مما وصلنى طفلا من قريتى، وهى حكاية من حدس فلاح مصر الفصيح، أرجو من القارئ الأفندى (بما فى ذلك نصف المجلس من العمال والفلاحين) أن يتحملنى قليلا وأنا أحكيها، إذ قد لا يفهمها إلا فلاح "أرارى" مثلى.

تحكى هذه الحكاية التى صارت مثلا ينبه إلى ضرورة فقس "كُهن" الفلاح المصرى الجميل، وهى حكاية تحاول أن تتبه الجيران ألا يأخذوا أى شجار ينشأ بين جار وزوجته مأخذ الجد، لأنه قد يكون شجارا "مصنوعا" ، تتم من خلاله سرقة ما تيسر من أشياء الجيران.

نقول الحكاية إن زوجا (اسمه حامد) وزوجته (أمها اسمها حركات) اعتادا تصنع الشجار فيما بينهما، وبعد أن تبدأ المشاحنات، تتعالى أصواتهما، ويهجم الزوج على زوجته وكأنه سيضربها، فتخرج من دارها إلى الشارع مولولة وهى تجرى لاجئة إلى إحدى الدور المجاورة، وتدخل "القاعة" أو "المقعد" التي تخزن فيه هذه الجارة حِرَار "زلع" سمنتها، وتغلقها من الداخل، ويجرى وراءها زوجها متباطئا وهو ممسك بيده عصا يلوح بها، والناس بما فيهم صاحبا الدار اللاجئة إليها الزوجة، يهدئونه ويطيبون خاطره، أما الزوجة فتُخرج "الحُق" من صدرها أو من جيب سيالتها، وتملؤه بما تيسر من سمن، ثم تخرج بعد أن يطمئنوها أن الزوج قد هدأ، وأن الصلح خير ...إلخ .

أثناء هذه المسرحية القصيرة يتبادل الزوجان السباب من وراء الجدران ليؤكدا أنه شجار بجد. ذات ليلة تجرى إحدى هذه التمثيليات في عز الشتاء، فتجد الزوجة أن السمن قد تجمّد من فرط البرد، فلا تستطيع أن تغرف منه لتملأ الحُق، فتروح تصيح من وراء الجدار وكأنها تسب زوجها بأبيه "يابن كذا، صائحة: يابن حامد جامد"، فيرد عليها سبابا بسباب وكأنه يعايرها بأمها قائلا "يابنت كذا وكيت، يا بنت حركية بالعود"، والناس تصدق ما يجرى من مسرحية السرقة الذكية، وحقيقة الأمر أن

الزوجة كانت تصيح بزوجها أن السمن "جامد"، وكأنها تسب أهله، فيرد عليها أن "حرّكيه بالعود" لتفك صلابته، وكأنه يسب أمها، وتتم السرقة المتفق عليها.

## (انتهى المقتطف)

كنت قد ضربت المثل لأنبه على الحذر من المعارضة المروضة، أو المعارضة الشكلية التي شكلها احمد عز بذكاء التاجر، وغباء الجشّع، فكان ما كان.

#### يبعد

وأنا أتابع الفرق الفائزة في مجلس الشعب حاليا داخلني شك حول الخلاف بين الأخوان والسلفيين وأن ما يشبه الصراع على المقاعد الذي دار أثناء الحملة الانتخابية قد يثبت لا قدر الله – أنه يشبه الشجار بين عم حامد وزوجته، وتكون المسألة كلها غطاء لما اتفقوا عليه مما قد ينفع أو لا ينفع، في هذه الحال سوف لا يتبقى في المجلس إلا لاعب واحد ويكون المنظر مثل لاعب البلياردو الذي يلاعب نفسه في أصداء محفوظ، وهو يتصور أن الآخرين سوف يكتفون بالفرجة، لكنهم ينصرفون عنه ويغطون في نومهم حتى يكتشف هو كم خدع نفسه قبل أن يخدعهم.

برغم فرحتى بأن شعبنا الطيب أخيرا استطاع أن يبدى رأيه وينتختب من يأمل فيه ويمثله – مهما قيل غير ذلك – فمهما لم يعجب المتخلفون أن يكون مقعدهم خارج المجلس خلف إرادة الشعب، فإن ثمة فرصة في استقرار ما (بأمارة البورصة والاحتفال الحضاري بمرور سنة على هذه النعمة...الخ)، لكن أخشى ما أخشاه أن يكون الخلاف بين الإخوان والسلفيين هو اختلاف مرحلي، والألعن أن يكون اختلافا تكتيكيا مظهريا، وأن يكون الحكم في النهاية لجمود قادم من التاريخ وليس الحكم لديننا الحضارة الجميل، أي لفطرة الله التي فطر الناس عليها.

أنا لا أريد للخلاف أن يكون خلافا حقيقيا ولا أدعو لما يسمى الإسلام الوسطى، ولا أسمى دينى الحنيف دين العقل، ذلك أن أملى فى الإسلام أوسع من ذلك وأعمق من ذلك بكثير، الإسلام ليس دينا توفيقيا بين ما قبله، الإسلام قفزة حضارية تكمل المسيرة وليس وسطا توفيقيا مائعا بين أطراف متنازعة، الله اكرمنا به لنكون شهداء على الناس، نحمل مسئولية كل خلقه من ديننا وغير ديننا، هذا ما وصلنى من هذه الشهادة العامة،

"...وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ".

وكما ذكرت مرارا، أملى أن يتسع الإسلام ليتحيز إلى الحق والحضارة الخليقة بالإنسان الذى كرمه الله عن سائر الأحياء وبالإبداع الممتد الذى يتميز به البشر عبر العالم، ليستطيع أن يقف فى وجه العولمة المتحيزية والإغارة المالية الشرسة المتوحشة الغبية،

كما أن أملى فى الإسلام أن يكون دين العقول كلها وليس العقل الظاهر ولا العقل الخاص، العقول على كل المستويات منذ خلق الله الحياة على هذه الأرض وليس دين العقل الذى تعرفه المعاجم ويحتكره المفسرون.

إذا كان الأمر كذلك فالشعب المصرى المؤمن سوف يقف وراء نتائجه دون أى شك في تمثيلات من نوع "ياابن حامد جامد" ويابنت حركيه بالعود.

حين ينبهنا نجيب محفوظ من عشر سنوات أن من يلعب وحده أو يلاعب نفسه هو الخاسر وأن المتفرجين لن يعيروه اهتماما، وأنهم سوف يغطون فى النوم حتى يستجمعوا قواهم، ويرعون أحلامهم، وحين يستيقظون:

خُذْ عندك!!.

## الإِثنيــــــن 60-20-1202

## 1620 – استهلالـة من روايـة "ملحهـة الرحيـل والهــــود" [1]

(الجزء الثالث من ثلاثية المشح علم الصراط)

الفصل السابع عشر: استهلالة

"أبو سمبل"

.... ثم مرت نجمة بسرعة فائقة من طرف السماء إلى منتصفها واختفت.

لم تكن هناك أية بقايا من السحابات الداكنة التي ظلت تملأ الأفق طوال نهار أمس، والتي أغرقت الشوارع بزخات المطر المنهمر على الرغم من أنه كان متقطعا،

لكن كل شئ لم يعد يصلح لأى شئ.

إلا أن نبدأ من جديد، وياستمرار.

قالت وردة:

" يا خبر...!!!.

حتى أنا، لم أكن أعلم أن الحكاية هكذا".

11 صدرت الرواية في عام 2007 (هذا الجزء "المقدمة"، هو تقليد سبق كل الفصول، وكل مقدمة اسميتها هنا "استهلالة" هي منفصلة عن التسلسل الخطى المباشر لأحداث الفصل، وأحيانا لأحداث الرواية، لكنها في نفس الوقت متصلة تماما.. بإبداع المتلقى)

#### الثلاثـــــــــــائم 70-20-102

# 1621 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (47)

## الإدراك (8)



الحوار يتواصل حول الإدراك (5) د. محمد يحيى الرخاوى يرد

## مقدمة:

أنا الذى أشكرك ليس فقط لأخذك المسألة بكل هذا الجد والإتقان، ولكن بما أتعلمه منك رغم صعوبتى الأزلية فى التلقى تلميذا (إلا من مرضاى، غالبا لأنهم لا يقصدون تعليمي).

مرة أخرى ، قررت أن أنشر ردك مستقلا ليملأ نشرة اليوم كاملا دون تعليق، علما بأننى لا أعرف إن كنت أستطيع التعليق على كل ما جاء فيه أم لا، أخشى ما أخشاه، أن ينصرف الأصدقاء – إن وُجِدُوا – ويعتبروننى قد خرجت عن الخط كعادتى، حتى لو كنت أتمحك بك لألتقط أنفاسى، قبل الدخول فى الفروض الأصل.

ثم أذكر أنك أنت الذى أسميتها "ورقة"، علما بأنى لا أحب هذه الترجمة من Paper الانجليزية، لأن الورقة فى العربية هى ورقة كتابة أو ورقة شجر، ربما أفضل كلمة "مداخلة" أو "أطروحة"، لست متأكدا ولا متمسكا.

لكن بصفة عامة فقد أفرحتنى ردودك حيث وصلنى منها كل هذه الشجاعة والمرونة والأمانة والدهشة ومواصلة السعى، ثم إنى رحبت بحضور مولانا النفرى وإن كنت يا محمد أخجل وأتحرج كلما استشهدت به أو ألمحت إليه برغم أن

الإدراك عملية يقوم فيها المدرك بفعل إيجابك علك ما يدركه ليصوغ له مهنك "موقف الإدراك" كان من دواعي تساؤلي "من أين نبدأ"، لكنه حين يتكلم عن الحرف مثلا أتوقف عن ترجمة أي لفظ من ألفاظه إلى ما يحضرني حتى لو كانت كلمة "لغة" أو "مسافة" وأنت لك الفضل أن نبهتني باكرا إلى العدول عن تفسيره هذا التفسير شبه العلمي وأنا الذي أنهي عن حكاية تفسير أية منظومة بآخري لكل منهما حضورها المستقل المتميز، خاصة إذا كانت منظومة مقدسة، علما بأنني أعتبر مواقف ومخاطبات النفرى في مثل هذه المرتبة. ولكن دعنى أقدم ردك الأول اليوم، ثم

الملحق غدًا (الأربعاء) فقد وصلني متأخراً، ثم نرى. (یا تری یا محمد هل سیحضرنا أحد؟)

> وقال لك: القرب الذك تعرفه مسافة، والبعد الذح تعرفه مسافة، وأنا القريب البهيد بلا مسافة

1- الشكر واجب، ومهم، على كل هذا الاحترام والتقدير والتواصل مع مداخلتي التي أتحفظ على تسميتها ورقة على ما في ذلك من تقدير ؛ إلا أن ما هو "ورقة" في نظري كان يحتاج إلى جهد تنظيم وبناء وصياغة أكثر كثيراً مما فعلت أو نويت أن أفعل في تلك المداخلة.

2- وبالتالي، فإنني أتراجع، وبسهولة، عن كثير من التفاصيل والألفاظ التي تحفظتم عليها في ردكم. على سبيل المثال:

- كلمة "إعطاء" في "إعطاء معنى" ليست مناسبة ولا معبرة، وإن كنت قد تعاملت معها واستعملتها أساساً لتوجيه النظر إلى دور المدرك في خلق المعني، في مقابل تصور الإدراك بوصفه محض استقبال محايد أو موضوعي، وسواء في "إعطاء أو وهب، أو إضافة" فالقصد واحد، ولكن أخذني الحماس.

وأثناء التفكير وكتابة هذا الرد الذي أخطه لكم حالاٍ، كدت أستدرج للخوض في تراجعات وتصويبات وتوضيحات أخرى، لدرجة أننى تصورت أننى سأكتب الرد في صورة الحوار الذي تكتبونه، ولكنني أحسست أن هذا سيضيع منا كلاً من: انتباه القارئ ومتابعته، أصل الموضوع، وربما إنتاجية الحوار نفسها. لذلك فضلت أن أقدم لكم -فيما يلى- بعض الإشارات التي تتضمن درجة من محاولة التوضيح، وربما الحوار، وجميعه مازلت لا أسميه ورقة، حتى لو أشرت فيها لبعض ما أعتبره من أفكاري الأساسية.

3- عن التعريفات واللغة: ربما تكون مشكلة التعريف (ومنها تعريف الإدراك بالطبع) هي أكثر المشكلات إبرازاً لمشكلة اللغة، خاصة اللغة العلمية في العلوم الإنسانية، وكل لغة تحاول صياغة المعنى بشكل شفرى، حرفى، مباشر. المشكلة في تعريف الإدراك باعتباره "إعطاء معنى" لا تكمن في كلمة "إعطاء" فقط، بل إن مشكلة كلمة "إعطاء" أهون كثيراً من مشكلة تعريف "المعنى". وحتى إذا تخلصنا من هذه الصيغة وعرفنا الإدراك بأنه "تعرف على البيئة أو المحيط"، فما هو "التعرف"؟ كيف نعرف "التعرف"؟ دع عنك إعادة النظر الجوهرية التي تتوونها فيما يخص تعريف البيئة أو المحيط أو الواقع، دع عنك العالم أو الوجود أو الكون أو ..إلخ.

دعنى أشير الآن إلى ممارسة لا أتصورها شخصية بل عامة، عامة أكثر بكثير مما نتصور، ولكننى على الأقل أعى أننى أمارسها، وأحياناً بقصد (وهى أيضاً من بعض متضمنات نظرية التعالق).

فى ظل الاعتراف باستحالة الصياغة اللغوية، استحالة التعريف، أنا (كلنا) أمارس درجة كبيرة جداً من "حسن النية" التلقائي تجاه صياغات يمكن نقدها بكل سهولة. على سبيل المثال: كلمة "إعطاء" (أو وهب أو إضافة) لا تعبر، ولكن دلالتها تشير إلى "اتجاه عام" هو ما أوافق عليه، هو ما آخذه منها (هو ما يهمني لأنني أعتبره الأكثر "تعالقاً"). إنها تشير إلى الاتجاه الذي يتضمن أن الإدراك عملية يقوم فيها المدرك بفعل إيجابي على ما يدركه ليصوغ له معنى، وأن الإدراك لا يكتفي بما هو موجود ليصوره تصويراً كالفوتوغرافيا. هذا الاتجاه العام هو ما يهمني.

مثال آخر يخص مصطلح "البادى" في تعريف الإدراك بأنه "إعطاء البادى معنى". يشير مصطلح "البادى"، في سياقه الأصلى، إلى ما هو في متناول الجهاز المعرفي للفرد، سواء كان حاضراً حضوراً لحظياً في بيئته المعرفية المباشرة، أو كان يمكن الاستدلال عليه مما هو حاضر في هذه البيئة. حين تعاملت مع المصطلح في المداخلة السابقة، كان من بين بين قصدى أن أمتد بهذا الذي يشار إليه به "يمكن الاستدلال عليه" إلى آخر مداه، وكل مداه، وبالنسبة لي، فإن هذا المدى لانهائي أو مطلق. بالطبع ليس هذا هو قصد المؤلفين الأصليين، وبالطبع لا بد أن أتراجع عن التعريف الذي طرحته في المداخلة السابقة، ولكنني سأظل لا أتنازل عن حسن نيتي في القراءة والفهم إلا عندما يتخلي المتواصل معي (الواقعي أو المفترض) عنها.

من الممكن أن يحمل هذا الموقف تهديدات بالتوقف عن النقد والمراجعة وإعادات الصياغة والحوار مع النصوص إلخ، بل قد يهدد أيضاً بالتنازل اليائس عن "اللغة"، إنتاجاً وربما تلقياً. هى تهديدات واردة بالفعل، كثيراً ما أستشعرها حتى فى نفسى شخصياً. إلا أنه أيضاً موقف يحمل تجاوزاً للحوارات الخطية (Linear) وللغة الحرفية، فى اتجاه ما هو إبداع على إبداع، أو ما هو قراءة مثرية مولدة، وهو ما أعرف أنكم تمارسونه بإبداعية فائقة فى قرءاتكم النقدية خاصة، حتى وصفكم البعض أنكم كثيرا ما "بتعمل من الفسيخ شربات"، وأنكم تستنطقون النص ما لا ينطق به. تكفى نظرة سريعة على منهج قراءة شربات"، وأنكم تستنطقون النص ما لا ينطق به. تكفى نظرة سريعة على منهج قراءة

الغلم الذه ضده الجهل علم الحرف، والجهل الذه ضده الغلم جهل الحرف، فأخرج من الحرف، تغلم علماً لا ضد له، وجهل لا ضد له، وهو الربانه، وتجهل جهلاً لا ضد له، وهو اليقين الحقيقه.

تدريبات نجيب محفوظ. ومع ذلك: ولو. فحتى لو كان النص فسيخاً؛ فسيظل الشربات شرباتاً، وسيظل من حق القارئ/المدرك أن يعطى للنص معنى.

بالطبع هذا ليس تعاملاً علمياً مع اللغة. ولكن هل نجح التعامل العلمي؟؟ هل يمكن أن ينجح أم أنه لا بد من تجاوزه حتماً؟؟ هذا السؤال ينطوى على استكمال لتحفظى الأول فى مداخلتى السابقة، والخاص بكثرة تأجيلكم "الدخول فى الموضوع". فلكأننى أستشعر أن بعض هذا التأجيل يرجع إلى موقف غير محسوم، أو حائر، تجاه اللغة (والمصطلحات والمفاهيم والإبستمولوجيا والتواصل). أستشعر أن هناك تردداً بين تعامل مع الكلمات (كلمات الآخرين وكلماتك نفسها) وكأنها يمكن أن تعبر وأن تصوغ، وعليها أن تفعل بدقة، وتعامل آخر (غير غريب عليكم ولا على لغتكم أبداً) بوصفها "تخليقاً للمعنى" ولحيوية الوجود نفسها، وهو بالنسبة لى تخليق منفتح على وجودية المعنى وواحديته فى أن واحد، تخليق لا تهم فيه دقة الصياغة (بمعنى مطابقتها للمعنى)، حتى وإن كانت "التواصلية" شرطاً جوهرياً لنفى الجنون (هذا موضوع هائل آخر).

دعنى أذكر القارئ الكريم بأمثلة تشير إلى كارثية فقر الوقوف عند الألفاظ والمفاهيم، أمثلة دالة تعرفونها تمام المعرفة. يقول النفرى:

وقال لى: القرب الذى تعرفه مسافة، والبعد الذى تعرفه مسافة، وأنا القريب البعيد بلا مسافة.

أليس هذا خروجاً على الألفاظ والحروف ومنها. إنه يقول في ذلك:

وقال لى: العلم الذى ضده الجهل علم الحرف، والجهل الذى ضده العلم جهل الحرف، فاخرج من الحرف، تعلم علماً لا ضد له، وهو الربانى، وتجهل جهلاً لا ضد له، وهو اليقين الحقيقى.

أى معنى يمكن أن يصوغه القارئ/المدرك لمثل هذا؟ كيف يمكن إدراكه/ صوغ معنى له؟، هل يمكن إدراكه؟ وماذا يعنى الإدراك عندئذ؟؟ كيف يمكن التعبير عنه "علمياً"؟؟

4 عن المعرفة الهشة (واللغة أيضاً): دعنى أستغل فرصة الحديث عن اللغة العلمية وعن دقة الصياغة لتوضيح درجة اهتمامى واعترافى واتفاقى العميق معكم فى أهمية المعرفة الهشة بتعبير آرييتى، والذى أراه تعبيراً أجمل من المعرفة الضعيفة لسبيربر وويلسون، ولكنه ليس بالضرورة أجمل من المعرفة المبهمة الذى أستخدمه [الله!! موش قلنا الألفاظ موش مهمة قوى يعنى ؟؟!!]. بل سأحاول استغلال ذلك لأمتذ إلى الاتفاق معكم حول الفروق بيننا وبينهم (المتقدمين العلميين الأفاضل)، على الرغم من أننى دائماً ما قاومتكم في هذه المنطقة خاصة.

سأضرب مثالاً تافهاً، كثيراً ما استخدمته من قبل في سياق الدراسة الأكاديمية:

تستحد الأجزاء طبيغتها ووظيفتها ووظيفتها من الكليات التحدد ألي الميادة بهمها بهيدا ألي الميادة الكليات فهم تلك الكليات الكليات الكليات الكليات الكليات الكليات الكليات مجموعاً (حاصل جمع) لمكونات موضعية مستقلة

-عابزة تخشى كلية ايه بعد الثانوية؟

## - كلية الهندسة **وكده**

فلأنظم الأمر بأن أقول إنه ثمة 3 مستويات لقراءة إجابة الفتاة:

المستوى الأول: بالنسبة للتعامل النقليدى مع [وكده]، لم تكن نظريات اللغة والتواصل ترى فيه إلا إساءة استخدام للغة، لم تكن ترى إلا هلهلة معلوماتية وضعفاً بلاغياً وعجزاً فكرياً وفائضاً لفظياً لا معنى له[1]. في أفضل الأحوال كان يمكن القول إنه نوع من الحشو الخالى من المعنى ولكنه يساعد المتكلمة على استجماع أفكارها لتنتقل إلى صياغة المنطوق التالى (غير المتوافر في حالتنا هذه حيث إن المتكلمة قد أنهت كلامها بالفعل بـ [وكده])، ولكنه حشو يظل -في كل الأحوال- خالياً من المعنى.

فى الدراسة الأكاديمية، أظهرت أولاً أن تجاهل [وكده] مستحيل، حتى من منظور هذا التعامل التقليدى كما يتجلى فى نظرية المعلومات تحديداً. وكان على أن أقدم تفسيراً آخر، وهو ما فعلت كما يلى:

المستوى الثاني: إن ما تفعله [وكده] هو أنها تخلق انطباعاً قوياً بأن هناك "كلا" لم تغطه أو تتقله عبارة [كلية الهندسة] وحدها، وأن هذا الـ "كل" لم يتمفصل في ألفاظ الخطاب وبنيته. صحيح أن سؤال السائل كان حتديداً – عما ترغب محدثته في دراسته، ولكن من الصحيح أيضاً أن دراسة الهندسة هي جزء من كل "معرفي" أكبر، كل غير متمايز مكانه تلك المنطقة المتسعة وغير المحددة والتي ربما تصوغ فيها المتكلمة أحلامها وآمالها في المستقبل. لقد أكدت [وكده] تلك الكلية المبهمة غير المتمفصلة، لقد أكدت ما هو معروف ضمناً من أن [كلية الهندسة] هي جزء من المجال المعرفي الذي يحضر في ذهن المتكلمة وهي تنظر لمستقبلها، تمثل دراسة الهندسة جزء من المستقبل الذي تأمله المتكلمة وليست كله، وقد برزت هذه الحقيقة في المنطوق فلم تنفصل فيه إجابة السؤال [كلية الهندسة] عن كلية المجال المعرفي الحاضر حولو بضعف وإبهام – في ذهن المتكلمة عن مستقبلها [وكده].

يرى علماء النفس الجشطلتيون أنه:

"فى كثير من المواقف؛ تستمد الأجزاء طبيعتها ووظيفتها من الكليات التى تتدرج فيها، ولا يمكن فهمها بعيداً عن هذه الكليات. كما لا يمكن أيضاً فهم تلك الكليات الدينامية بوصفها مجموعاً (حاصل جمع) لمكونات موضعية مستقلة. إن العمليات التى تحدث فيهما (الكل وأجزائه) هى دوال للتفاعلات الحادثة فى المجال الإجمالى المتعالق." (Wolman, 1973: 159)

وهكذا نتوقع -فى العديد من مواقف التواصل اللفظى خاصة- أن نواجه بحاجة ملحة لتواصل هذا الكل, أو على الأقل للإشارة إليه؛ والا فلن يحيط المنطوق بالمعنى

المعيش في الخبرة الشعورية للمتكلم في كليتها واكتمالها، لن ينقل المنطوق أو يصوغ أو يعبر عن "المعنى الدقيق والكامل" كما هو حاضر في الخبرة الشعورية الكلية. وفي المثال الذي نتناوله لم يكن التلفظ [كلية الهندسة] كافياً للمتكلمة لكي تشعر أنها تواصلت الكل الذي تشعر به، أو الجشطلت بالتعبير الاصطلاحي. لم ينجز تلفظ [كلية السؤال النهندسة] وحده تعبيرها عن الكل الذي تعيشه ويشكل إجابتها (أو استجابتها) عن السؤال المطروح، ذلك الكل الذي هو أكبر من مجموع أجزائه، أما [وكده]، فما فعلته هو أنها أشارت إلى هذه الحالة، حتى وان كانت الإشارة شديدة الإبهام.

المستوى الثالث: كان ما سبق (في المستوى الثاني) هو أقصى صياغة أستطيعها في السياق العلمي الأكاديمي، وكان على ربطه ودعمه بمفاهيم علمية أخرى عديدة. ولكنني الآن أرغب في الإشارة إلى مستوى ثالث لا أستطيع تجاهله.

تقتصر حدود وصف اللغة العلمية لمتضمنات [وكده] على مجال معرفي يمكن وصفه (مستقبل المتكلمة) وتصور بنوده، أى تصور حضوره ولو بإبهام، ولو بضعف. أرغب الآن في استغلال رحابة هذا الموقع (أقصد موقعكم الإنترنتاوي هذا)، واستعداده للمغامرة، وإبداعيته المتواصلة، لأشير إلى المستوى الثالث الذي لم أستطع الإشارة إليه في الأكاديميا:

فى هذا المستوى؛ تشير [وكده] إلى انفتاح لانهائى على المشترك التواصلى الذى يتم إنجازه من خلال اشتراك كلا المتواصلين فى "الاستمتاع" بها، أى بـ [وكده]، وفهمها (أياً كانت طبيعة هذا الفهم). هنا انفتاح على خبرة هذا "الوجود المشترك غير الاصطلاحى"، هى لحظة وجود مشترك سابقة ولاحقة على الاصطلاح (أى على التشفير اللغوى). هى لحظة انفتاح لانهائى لا يتوقف عند عناصر وبنود مستقبل المتكلمة، حتى ولو كانت ضعيفة ومؤجلة، فالكل الذى تعيشه المتكلمة ليس مستقبلها وحسب، إنه "كل" الوجود الذى نشترك فيه جميعاً، كل شيء، الكون كله، والله أيضاً. بالنسبة لى (وهذا تواضع من باب الحذر) يمكن أن تمثل [وكده] محاولة لغوية/تواصلية، "استعانة" لغوية/تواصلية لإدراك اللحاق بـ هو من معانى الإدراك أيضاً] لحظة تتحقق فيها الأبدية (كما يقول كيركجارد) من خلال هذا المشترك التواصلي غير الاصطلاحي. نجاح أو فشل هذه المحاولة يحتاج لسرد ممتد آخر.

ما علاقة هذه المستويات الثلاثة بالإشارة التي تصدرت هذا القسم (رقم 4) عن رؤيتكم للفرق بيننا وبينهم، وعن موقفي الذي أحياناً ما يقترب منكم في هذا الشأن رغم تكرار مناكفتي لكم؟

أتصور أنهم "لا يحبون" هذا "المستوى الثالث"، وأتصور أن هذا الكره هو -على الأقل- محصلة عامة وسائدة لمجمل توجهات ثقافتهم، وفي هذا يبدو أنني مضطر

للاقتراب من موقفكم منهم. ولكن على أيضاً أن أعترف لهم بتقدمهم التراكمي نحو إدارك علمي للمستوى الثاني، على الرغم من قصوره.

ربما ينبغى أيضاً الإشارة لدريدا، في حدود فهمي له. يبدو أنه حاول الكشف (من خلال تحليله أو تفكيكه/قراءته لنصوص فحولهم) عن فشل هذه الثقافة في هذا المسعى للتعامل مع اللغة بوصفها قادرة على الوصف (حتى على المستوى الثاني). أتصور أنه كشف هذا الفشل بأن كشف الانفتاحات اللانهائية، والتضمين غير الممكن تجنبه لـ "الميتافيزيقا" في الخطاب الغربي. ولكن أيضاً: يبدو أن مسعاه يتوقف عند هذا الكشف والتفكيك، بينما نحن، أو نحن كما ترانا، أو ربما أنت خاصة ترى أنه علينا "البدء من هنا"، بدليل العنوان الذي يحتوى على السؤال: من أين نبدأ؟.

5- تساءلتم -فى ردكم- عما وراء حرصى على توحيد مستويات الإدراك فى إطار وظيفة واحدة [اعتبار أن إدراك أن هذا "كوب"، وإدراك "معنى الكون" يندرجان فى إطار الوظيفة نفسها: الإدراك].

الحقيقة أن هذا الأمر ليس ثانوياً على الإطلاق بالنسبة لتفكيرى. إن إعادة النظر في نقسيم الوظائف ينطوى على مراجعة جوهرية لفهمنا لها من الأساس. كذلك أعترف: الأمر لا يتعلق بتوحيد مستويات الإدراك فقط، بل أجد في نفسي ميلاً للتوحيد بين كل الوظائف المعرفية (الإدراك - التفكير - الفهم - الانتباه - اللغة - الإبداع، وحتى الإيمان)، عدا "الذاكرة".

لا أسعى لنفى التمايزات المفاهيمية وربما ولا الوظيفية بين هذه التجليات المتباينة للنشاط المعرفى، ولكننى أسعى للتركيز على ما يجمع بينها، والذى أتصور أنه يقع فيه، وفيه فقط، ما تبحثون عنه وتحاولون صياغته، أو ربما ما أبحث عنه أنا. أسميه "المعنى"، أو هو -على الأقل- "السعى للمعنى".

ما "المعنى"؟، وكيف يمكن أن يجمع هذا المصطلح بين معنى "الكوب" ومعنى "الكون"؟

استُدْرِجت في اليومين الماضيين لمحاولة صياغة إشارات يكفيها المقام لما هو "معنى"، ولكننى وجدت أنها محاولة مسيئة وضارة باختزالها وتعجلها. فقررت الاكتفاء – في هذا السياق – بضرب أمثلة توضيحية بسيطة، عن الإدراك تحديداً، مهما قصرت.

ببداهة لغوية منطقية مباشرة: يشترك إدراك معنى الكوب وإدراك معنى الكون فى "البحث عن المعنى". فيم يمكن أن يفيدنا هذا الاشتراك؟؟ أستبق بالقول: إن تبصرنا بأن "إدراك الكوب" هو تكوين أو بناء لمعنى، يجعلنا ننتبه إلى فارق هائل بين الإدراك والتذكر /التعرف، فارق أظنه يهمكم بشكل خاص.

التصور المختزل (السائد باستسهال) عن الإدراك ينتمى لإبستمولوجيا الشفرة. هو تصور تسمياتي، اصطلاحي، تصنيفي/سطحي، وصفى، خارجي، لاإبداعي، ناتج عن مغالطة المطابقة (أي عن تصور أن الصورة التي نكونها عن العالم مطابقة لحقيقته). على سبيل المثال: ما الذي يحدث عندما أنظر الآن للكوب فأعرف أنه كوب؟؟ إنني "أتعرف" عليه. قد "أستدعي" أن اسمه كوب، وقد "أستدعي" أنه وعاء للشرب، وقد أقارن خامته بما هو موجود في الذاكرة فأعرف أنها زجاج، وربما تذكرت أن الزجاج مادة قابلة للكسر. كل هذه صفات ومعان للكوب ولكنها موجودة أصلاً في الذاكرة، أستدعيها وأطابقها (أو بعضها) عندما أرى الكوب. من الأسهل والأسرع (والأكثر تعالقاً) أن أستدعي كل هذا من الذاكرة، أو "أتعرف" عليه، دون بذل جهد في "إدراكه" من جديد، أي دون بذل جهد في بناء المعني. هو نوع من التعرف على المعروف، فهل نحن نتكلم حينئذ عن "إدراك" أم عن "ذاكرة"؟ (بالمناسبة: التعرف هو الترجمة السائدة

فى المقابل، هب أن طفلاً حديث الولادة، ظلت أمه تعطيه السوائل فى كوب بلاستيكى أزرق. مع الأيام والتكرار "أدرك" الطفل الكوب: إنه الشيء الذى يستعمل فى الشرب، الذى "يعنى" الشرب، الذى يرتبط بالشرب. لقد أنشأ الطفل علاقة بين مظهرين من مظاهر العالم (الكوب والشرب). لقد صاغ نظرية عن العالم. لننتبه أيضاً أنها نظرية تحوى أكثر بكثير من أن الكوب هو ما نشرب فيه. هى نظرية تتضمن أيضاً أن فى العالم نظاماً يجعل من الممكن التوقع، هذا النظام الذى يربط باضطراد بين الكوب والشرب (وكثيراً ما يعنى حضور النظام درجة من الأمان). أتصور أنه لا يمكن أن تجاهل أن إدراك النظام فى العالم جزء لا يتجزأ من إدراك معنى للعالم.

أما بعد ذلك، ومع مزيد من التكرار، لم يعد الطفل في حاجة لإعادة اكتشاف وظيفة الكوب، إنها تستقر وترسخ في الذاكرة ولا تحتاج إلا استدعاءها الذي هو أكثر اقتصاداً في جهد المعالجة من إعادة اكتشافها. أتصور أنه من الأفضل أن نقول إنه "يتعرف recognize" على الكوب من أن نقول إنه "يدرك" الكوب: إلا في حالات خاصة، كأن يشترك الكوب في عملية إدراكية لصياغة نظرية جديدة (لتكوين معنى جديد)، أو أن يتسبب ظرف وجداني مثلاً – في أن يعيد المرء تفاعله الإدراكي مع المدرّك بطزاجة وحيوية تتجاوزان الساكن في الذاكرة (لإعادة اكتشاف/معايشة معني).

هب مثلاً أن هذا الطفل، ومنذ ولادته، لم يُستعمل فى شربه إلا هذا الكوب البلاستيكى الأزرق، ولا مرة، هب أيضاً أنه لم ير غيره يشرب من أى كوب آخر، ولا مرة. وفى سن سنة ونصف -مثلا- تعرض الطفل لحادث شرب من كوب آخر، ولكنه هذه المرة كوب زجاجى شفاف. ثمة اكتشاف جديد هنا: "هناك شيء آخر فى العالم يمكن أن

يستعمل للشرب"، العلاقة التي سيبدأ الطفل في إدراكها (وهي ليست علاقة تجريدية في هذه السن: راجع فيجوتسكي) هي في حقيقتها جزء من نظرية جديدة (بمعنى لاشعوري/معرفي للنظرية)، أو هي بالأحرى تتطوى على تهديد وربما مراجعة للنظرية القديمة (الشرب مرتبط بالكوب الأزرق)، وعلى الرغم من أنه تهديد فإن له معنى، معنى يتسرب لوعى الطفل، ويمكنه أن يساهم في إعادة النظر لطبيعة إدراكه/معايشته لانتظامية العالم. هذا الحدث الإدراكي الخلاق أولى بنا أن نرصده عبر مستوياته المتعددة جميعاً في إطار الوظيفة المعرفية/الحيوية/الوجودية نفسها.

دعنى أضرب مثالاً آخر: إدراك شجرة. كل يوم تصادفنى أشجار بلا عدد، وقد أنظر لإحداها فأعرف أنها شجرة، وأنها كائن حى، وأن بها خشباً وأوراقاً، وأنه يمكننى التظلل بها ...إلخ. فى العادة أنا لا أفكر فى "معانى" هذه الصفات والألفاظ كلها، لا أعايشها، ربما تكفينى الألفاظ عن استدعاء صورة أو حيوية المتضمنات. أقول إنها كائن حى، ولكننى لا أفكر فى معنى "الحياة" ولا متضمناتها. أقول إن بها خشباً وأوراقاً ولكننى لا أنفعل بهذا ولا بذاك، ولا أفكر فى تداعيات إضافية، ولا ينضاف على وعيى جديد. إنه كله موجود بالذاكرة ولا يحتاج لإعادة معالجة حية/آنية. كيف أجمع هذا التذكر/التعرف على الإدراك؟

فى حالات أخرى، وهو ما يحدث كثيراً فى حالة السفر خاصة، حين تتحرك الشهوة المعرفية للوجدان، يمكن أن أنظر للشجرة فيفاجئنى طعمها الجديد فى عينى، إنه طعم مختلف، قد أدهش من طولها، وأحترم جذعها الشامخ، وأتعجب من طول عمرها وصبرها على المكان نفسه طول هذا العمر، وتعتمل فى مقارنة طبيعة حياتها بطبيعة حياتى، ألا يجمعنا معاً مفهوم/فعل الحياة، وقد أفكر فى علاقتها بالجنس، وربما أجرب أن أتخيل أن لها شخصية، وأن لها تفردها ... إلى ما لا آخر له.

يمكن أن يقال إنه حتى الآن لم يوجد "إدراك" حيث لا صياغة لنظرية أو معنى، وأن ما هو موصوف هنا إنما هى استجابات وتداعيات متناثرة لا يجمعها إدراك. أتصور أننا نحتاج لإعادة النظر. فمن ناحية، لا يمكن تجاهل أن طولها، وجذعها، واستنتاجى الخاص بطول عمرها، وتسميتى لما أسميته صبرها ...إلخ، كل هذه مفردات إدراكية، وما يجعلها إدراكية هو أنها أولاً لم تأت من الذاكرة، وثانياً هى تحمل "إدراك" معانى الطول، والجذع، والعمر، والحياة، والصبر، وكلها معان/إدراكات تعتمل فى بطزاجة متجددة، كما أنه لا يمكن تجاهل أنها قد تعمل أيضاً كمقدمات لبناء إدراكات جديدة يتحقق فيها إبداع نظرية أو معنى. على سبيل المثال: إعادة معايشة إدراك أننى لست وحدى فى الحياة (وهو إدراك، وهى نظرية، وهو معنى، حتى ولو لم يصغ فى لغة)، أو ببساطة أكثر: محض إدراك أن هذه الشجرة حية، ولكن مع معايشة ما تحمله صفة "حية" من معنى لا

يقتصر على صفات الحياة الموجودة في الذاكرة (التي عادة ما لا تستدعى أصلاً). إنه إدراك لا يمكن أن ينفصل عن الانفعال الوجداني/المعرفي بما هو "حياة"، أي عن إدراك الحياة.

أظنها عمليات مرتبطة، لا يمكن فصلها عن السعى لإدراك معنى الكون، بعض النظر عن مستوى بساطته أو تركيبه وتعقده.

والحديث طال، ولا يمكن أن ينتهى، ولابد أن ينتهى، وما زلت لا أشعر أن هذه الأمثلة تحديداً معبرة بكفاءة، ولم أشر بعد للمجاز في الإدراك، أو للإدراك المجازى، ولا لدور تكامل المدركات/المعارف في كل من الإدراكات البسيطة والجسيمة، ولا لعلاقة الإدراك بكل من الحقيقة والتكيف، ولا لتفاعل الإدراك والذاكرة، ولا لإمكان تقسيم الإدراك إلى مستويات (كلها إدراك)، ولا إلى دلالة عامل السرعة في التفرقة بين الإدراك والتفكير (مثلا)، ولكنني أشكركم فعلاً على هذه الفرصة.

ملحوظة أخيرة: بلغنى من بعض الأصدقاء، أثناء إنهائى لكتابة هذا الذى أكتب، أنكم أشرتم فى حوار الجمعة إلى هذا "الحوار" بعض الإشارات المهمة، ولكننى كنت على وشك الانتهاء، وكنت شعرت بالإطالة الزائدة، فقررت أن أرسل هذا لكم دون قراءة حوار الجمعة، خاصة وأنه ليس تحت يدى الآن. أرجو عذرى وتقبل دعائى.

## محمد الرخاوى

\* \* \* \*

#### ملحوظة:

استقبلت دعاءك لى فى نهاية هذه الرسالة بفرحة واثقا أن الله سيستجيب ضرورة وحين كررته فى نهاية ملحقك الذى سوف ينشر غدًا مع إضافة "كثيرا"، تأكدت أن الله استجاب فعلا.

[1] - ثمة احتمال تفسير يجب استبعاده لكى نتمكن من المضى قدماً فى تحليل المثال، وهو أن المتكلمة عنت [أرغب فى دراسة الهندسة أو أى دراسة مشابهة (تكنولوجيا مثلاً)]. واستبعاد هذا الاحتمال يقوم على أكثر من أساس؛ فمن ناحية توفر اللغة وسائل لتحقيقه [مثلا: كلية هندسة أو حاجة زى كده]، ومن ناحية ثانية استعملت المتكلمة حرف العطف [و] وليس [أو]، ومن ناحية ثالثة فإن هذا الاستعمال للتعبير [وكده] متواتر فى عدد كبير من الأمثلة التى لا تحتمل التفسير الذى نرغب فى استبعاده [مثل: عايزين ناكل وكده] أو [رحنا الكلية وكده]، [امبارح اتفسحنا وكده] وهى من الأمثلة الطبيعية

# الإربهـــاء 80-20-2010

# 1622 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (40)



# د. محمد يحيى الرخاوى يرد

## ملحق ثانى

أرسلت لكم بالأمس مداخلتى الثانية في موضوع الإدراك، وقد وردت بها الفقرة التالية: بالطبع هذا ليس تعاملاً علمياً مع اللغة. ولكن هل نجح التعامل العلمي؟؟ هل يمكن أن ينجح أم أنه لا بد من تجاوزه حتماً؟؟ هذا السؤال ينطوى على استكمال لتحفظى الأول في مداخلتى السابقة، والخاص بكثرة تأجيلكم "الدخول في الموضوع". فلكأنني أستشعر أن بعض هذا التأجيل يرجع إلى موقف غير محسوم، أو حائر، تجاه اللغة (والمصطلحات والمفاهيم والإبستمولوجيا والتواصل). أستشعر أن هناك تزيداً بين تعامل مع الكلمات (كلمات الآخرين وكلماتك نفسها) وكأنها يمكن أن تعبر وأن تصوغ، وعليها أن تفعل بدقة، وتعامل آخر (غير غريب عليكم ولا على لغتكم أبداً) بوصفها "تخليقاً للمعنى" ولحيوية الوجود نفسها، وهو بالنسبة لى تخليق منفتح على وجودية المعنى وواحديته في أن واحد، تخليق لا تهم فيه دقة الصياغة (بمعنى مطابقتها للمعنى)، حتى وإن كانت "التواصلية" شرطاً جوهرياً لنفي الجنون (هذا موضوع هائل آخر).

أرجو قبول شديد الاعتذار (جدا جداً) وكامل التراجع عن هذا الذي تحته خط. فعندما عدت لتصفح بعض ما كتبتم في هذا الموضوع تحديداً (سواء في الحوار أو قبله) وجدت أنكم أشرتم إلى مثل هذا وأكثر لدرجة تجعل من العيب أن أربط تحفظاتي بتصور خاطئ عن كونكم مترددين أو حائرين تجاه اللغة. موقفكم في كتاباتكم هذه أبلغ حسماً وأنصع وضوحاً في الاتجاه الواعي تماما بحدود ما يسمى اللغة العلمية خاصة.

من أين أتى – إذن – تصورى الخاطئ هذا؟ يبدو أنه أمر يتعلق، لا بأملكم فى اللغة أو الصياغة العلمية، ولكن بأملكم فى أن يستقبل هذا كله، وأن يصنف بوصفه علماً، هذا الأمل الذى قد يرجع إلى طبيعة رؤينكم الخاصة لما هو "علم"، حيث ينفتح العلم (علمكم خاصة) على معرفة وخبرة (شخصية وإمبيريقية) أشمل وأغور من أى علم، وأعصى على أى لغة علمية.

الاعتذار واجب فعلاً، ولكن هل يعنى هذا تجاهل احتمال أنه عليكم اتخاذ موقف من العلم نفسه؟ أتوقع الإجابات وأعترف بجدارتها وأدعو لكم كثيراً.

### محمد الرخاوي

\*\*\*\*

#### د. يحيى:

#### عزيزي محمد

لا أريد أن انتمادى فى تبادل الشكر والاعتذار منك ومنى برغم أننى لا أشك فى صدقنا معا، وأرجو أن تتحمل قصورى فى التعامل بمصطلحات أكاديمية لم أعتدها، ولن أكرر لك مصادر خبرتى وتنظيرى التى تبدأ من ممارستى المهنية، وخبرتى الشخصية كما أشرت أنت بأمانة فائقة، ثم إنها تتدعم أو تتحول أو تتغير بأى حوار أو إطلاع لاحق، على شرط ألا يمثل وصاية عليها.

لا أخفى عليك أن تصورك ليس خاطئا بشأن ترددى وحيرتى تجاه اللغة، فبرغم أننى حريص كل الحرص أن أتعامل معها كيانا حيا له إسهامه الجوهرى في تشكيل الوعى والثقافة وحمل المعنى لتأنيس الإنسان إلا أننى أقف عاجزا أمام توضيح ذلك إلا في استعمالها – بكل (أو أغلب) قنواتها وتجلياتها – في العلاج الجمعى خاصة، وفي ممارستى عامة.

وبصراحة لم أكن أتصور يا محمد أن موقفى واجتهاداتى قد وصلت إليك بكل هذا الوضوح وهذه الدقة،

الحمدلله والفضل لك.

أما ما أنهيت به تعليقك الأخير (الملحق الثانى) عن آملى فى تصنيف بعض هذا (ناهيك عن "كل" هذا) بوصفه علما، فهو أمل قائم لا مناص من مواجهته، وإن كنت أشك فى إمكان تحقيق ولو جزء منه فى حياتى، وهل يجرؤ أحد أن يتعامل مع "مولانا" باعتبار مواقفه علما؟ وأنت خير من تعلم أبعاد شاعرية لغته (بالمعنى الإبداعى للشعر واللغة)، كما أنك لا تحتاج إلى أن أذكرك بموقف الإدراك واستعماله كلمة "علم" فيه.

ولكن دعنى أحترم ذاكرة أصدقائنا القراء وأكرر هذه الجزئية فقط التى ظهرت مكررا فى الأسابيع الأخيرة سواء فى نشرة حوار مع الله بتاريخ مع الله الإدراك (نشرة 10-1-2012 الإدراك 1 "الإدراك" والمعرفة فى مقابل العقل والتفكير)، (نشرة 11-1-2012 الإدراك 2 "المعرفة الطريق إلى الله فالشفاء الحيّ").

# وهو يقول:

العلم كله طرقات: طريق فطنة، طريق فكرة، طريق تدبّر، طريق تعلّم، طريق تفهّم، طريق إدراك، طريق تذكرة، طريق مختلفة.

أكرر شكرى برغم المقدمة،

ثم استسمحك أن نبدأ من الأسبوع القادم تبادل الآراء حول الفروض مباشرة.

## النهيـــــــس 9-2-12-2

# 1623 – قـراعمة: فــــ كراســـات التدريـــب ( بخيب محفوظ)

# ص 60 من الكراسة الأولى

معاد المورد الم

بسم الله الرحمن الرحيم نجيب محفوظ تحية وسلاما قى انتظار السيدة الفاضلة هناك وراء الربوة ينعى حظه تعال ولا تخف كل آت قريب نجيب محفوظ نجيب محفوظ

#### القراءة:

لا أعرف إن كانت البداية بعد اسمه هي التحية العادية في أي رسالة "تحية وسلاماً" أم أن لها علاقة بما سبق أن ورد في صفحات سابقة "قصر عليك تحية وسلام".

الأرجح أنها مجرد تحية لأنه لم يكتب "تحية وسلامُ" بل "تحية وسلاما" أما ما تبقى بعد هذه التحية فى هذه الصفحة فقد قرأته على أنه رواية جديدة طويلة عنوانها:

" في انتظار السيدة الفاضلة"

في سطر واحد كالتالي

"هناك وراء الربوة ينعى حظه، وهى تناديه أن تعال ولا تخف، فيرد أنه "كل آت قريب!!" انتهت الرواية.

ما رأيك؟

\* \* \*

فإذا أخذنا السطر الأخير مستقلا وأنه "كل آت قريب" دعونا نتساءل:

يا ترى ما هو الآتي الذي ينتظره شيخي في هذه السن بعد هذا الذي حدث،

كنت صغيرا أسمع هذا المثل من أمي هكذا "كل أيْتِ قريب"، ثم تصحح عندي إلى

كل آتٍ قريب لكنني كنت أعترض عليه لأنه هناك ما هو آت وليس قريبا!!!

يا ترى ماذا خطر على وعى شيخى حين كتبه في تدريبه اليوم؟

لا أعلم

رحت أحاول أن أعلم، رحت استشير - كالعادة- "سيدنا جوجل" وأنا متردد فإذا بي أفاجأ أنه شطر بيت لأبي العتاهية أيضا

برغم قلة استشهاد الأستاذ بالشعر، إلا أنه يبدو أنه وضع ما وصله وطَرِبَ له من شعر (قديم خاصة) في مكان أمين في ذاكرته ، ولعل القارئ ما زال يذكر الغريب النادر من الشعر الذي ظهرجتي الآن في الصفحات السابقة وكان مفاجأة، لي على الأقل (مما قد أجمعه في الدراسة الشاملة)

هذا النص: كل آت قريب كان أبو العتاهية يعنى به الموت في تذكرتنا به قال واصفا فناء الدنيا

ألا كلّ ما هو آت قريب \*\* وللأرض من كل حي نصيب و للناس حب لطول البقاء \*\* فيها وللموت فيهم دبيبُ و للدهر شدّ على أهله \*\* فين مُشتّ ونبلّ مصيبُ وكم من أناس رأيناهم \*\* تفانوا فلم يبق منهم غريب و صاروا إلى حفرة تحتوى \*\* ويُسلم فيها الحبيبَ الحبيبُ

هل يا ترى تراكم موقف الأستاذ من ضرورة الوعى بالموت حتى نستطيع أن نعيش الحياة بما تستحق، هو ما ظهر جليا فى تعريته "وهم الخلود" فى "ملحمة الحرافيش" وكما ظهر فى نقدى لها

أروع ما في هذا الرجل قدرته على رص حبات الجواهر الكريمة في عقد جديد فريد دون أن يخبرنا بأي شيء عن مصدرها فيظهر العقد ليس كمثله شيء قبلا!!

#### الجههــــة ١٥-١٥-١٥٥

## 1624 – حــــــهار/بريـــــد المحهــــــة

#### مقدمة:

مقدمة ماذا؟ كله تمام!!!

\*\*\*\*

الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (46) الإدراك (7) الحوار يتواصل حول الإدراك (4) ورقة مقدمة من: د. محمد يحيى الرخاوى

## د. ماجدة صالح

رغم ثراء المقدمات، ومقدمات المقدمات التي سبقت دخولك للب الموضوع (الكتاب الأول) "الإدراك" إلا أننى أخشى على المتلقى (المهنى) أن يفقد الأمل في وصوله للب الموضوع الذي ينتظره.

خاصة وأن آخر يوميتين (12/31 أو 1/1) احتويتا على قدر كبير من دسامة اللغة وفلسفة الأفكار والمعانى.

بالمناسبة يا دكتور يحيى أنا قرأت الكتاب الأول من الجلدة للجلده سنة 1994، ولذلك أنا متشوقه لإيصاله للمتلقى دون مقاومة (قصدى دون مقدمات).

#### د. يحيى:

### حاضر

ما أمكن ذلك

يا ماجدة يا ابنتى، لا أحد يتابعنى (تقريبا)، لا فى المقدمات ولا فى المؤخرات ولا فى الوسط، دعينى أكتب ما عندى ويكون التنظيم لاحقا فى النسخة الورقية مثل التى قرأتيها سنة 1994،ثم فى إعادة النشر متكاملا فى النسخة الإلكترونيا، دعينى أكتب ما عندى إذ يبدو أن ما

دعیند أکتب ما مندی إذ یبدو أن ما تبقد اد لم یعد یکفی

أفضل تغبير بحورالوعد لأنها توحد بالإتساع والخمق والزخم والحاعل والمركه والتفاعل ولاأحب تغبير جبال الوعد لأنه يوحد بالثبات والرسوخ وربها الجمود

تبقى لى لم يعد يكفى شكرا على التوصية.

\*\*\*\*

الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (47) الإدراك (8)

الحوار يتواصل حول الادراك (5)

# د. محمد يحيى الرخاوى يرد

## د. أشرف

عزیزی د. یحیی:

كتبت شيئا وأحجمت عن إرساله خشيه إتهامى بالجهل وتجاوز حدودى كونى غير متخصص ،فلما كتبت أنت قررت إرساله معولا على سعه صدرك"

أفضل تعبير بحورالوعى لأنها توحى بالإتساع والعمق والزخم والحركه والتفاعل ولأحب تعبير جبال الوعى لأنه يوحى بالثبات والرسوخ وربما الجمود وهو أبعد عما تقصده فى ظنى \" ثم قرأت لكم لاحقا عزمكم على إستبداله بتعبير سحاب الوعى وأعجبت به أيما إعجاب لما شرحته أو ربما لأن السحاب فى تركيبه وحركيته نموذج لما يدرس بعلوم الشواش ،وهى علوم تحبها، ولكنى أخشى أنه قد يوحى بالتغطيه والحجب لشمس الوعى مثلا.

أرجوألا ينفد صبرك

خالص تحياتي وتقديري

#### د. يحيى:

بالعكس

السحاب لا يحجب الشمس قبحا أو إخفاء وإنما قد يحجبها ثم يكشف عنها ثم يححبها وهكذا ليزيدها جمالها، صور لى والدى رحمه الله صورة فى منتهى الجمال لفتاة جميلة تأخر نصيبها فى الزواج قليلا فوقفت أمام المرآة وتنهدت فخرجت أنفاسها وغطت سطح المرآة ويبدو أن الجو كان باردا – فتكثف بخار أنفاسها على المرآة متموجا وراح وجهها الجميل يطل من خلف هذا التكثيف ويختفى، فشبه الشاعر العربى الجميل هذا المنظر بالشمس وهى تطل من وراء السحاب، ثم تختفى في ثنياته، قائلا بلغتنا العيقرية

ندرك هليارات بل
ربها ترليونات
الاشياء ويقوم المحقل
البشرك \"المحجزة
بتزميزه وتخزينه
بالذاكرة من خلال
التسهية فالاسهاء
حقيقة\" محجزة
الاسهاء كلها

لابد من الاعتراف من الاعتراف من الدراكنا لايظوا من النسبية الي محدركاتنا ليست حقائقة بلا مي حقائقة نسبة في بالواقع عرب والعكس حميع الاتجاهات بها في ذلك الارتفاع والعهق والعهق والعهق والعهق والعهق

"والشمس بين تفرُّجٍ وتبلّج... [1] كتنفس الحسناء في المرآِةَ إِذْ كَمُلَتْ محاسنها ولم تتزوَّج"

هل تصورت يا أشرف صورة أجمل من هذه الصورة أحيانا أستقبل سحابة وعى شيخى محفوظ وتدريباته المتقطعة هكذا وكأنها تطل علينا وتختفى لتدل على ماوراءها مثلما يطل وجه هذه الحسناء فى المرآة من خلف تكاثف أنفاسها، ومثل دلال الشمس من خلف السحاب المتماوج.

شكرا

### د. على الشمري

الادراك مفهوم في غاية التعقيد وتعقيده يكمن في تبسيطه

ندرك مليارات بل ربما ترليونات الاشياء ويقوم العقل البشري ا"المعجزة" ابترميزه وتخزينه بالذاكرة من خلال التسمية فالاسماء حقيقة المعجزة اخرى وعلم ادم الاسماء كلها فرغم ادراك الناس لعناصر لا حصرلها اعداد لانهائية ارقام فلكية لكن الغريب انهم لم يواجهوامشكلة في تسميتها باسماء يتم ادراكها فورا كلما كانت في مرمى الحواس الخمس للانسان.

لكن لابد من الاعتراف من ان ادراكنا لايخلوا من النسبية اي ان مدركاتنا ليست حقائق مطلقة بل هي حقائقة نسبة فالشرق هو بالواقع غرب والعكس صحيح وكذلك جميع الاتجاهات بما في ذلك الارتفاع والعمق فلو افترضنا ان الكرة الارضية بحجم كرة القدم وتسبح بحيز من الفراغ سيكون الارتفاع عمقا والعمق ارتفاع فلو اتينا بمثقاب وثقبنا تلك الكرة من اعلى حسب ادراكنا للموقف ولنفرض ان نقطة الثقب القاهرة واستمريننا بخط مستقيما سوف يخرج المثقاب بالطرف المقابل من الكرة الارض ومتجها الى اعلى وماذا نسمي الاعلى المدرك بنقطة البداية بالقاهرة؟ والاعلى المدرك الجديد بالطرف الاخر؟ ان الادرك عملية عقلية معقدة جدا ونتائج الادراك ليست حاسمه تمام ولكنها حاجة ملحة ضرورة حتمية للمعرفة.

#### د. يحيى:

أهلا دكتور على أين أنت يا رجل؟ أرجو أن تتابعنا فالموضوع يستأهل، وهو شديد الصعوية والروعة

الادرك عملية عقلية معقدة جدا ونتائج الادراك ليست حاسمه تمام ولكنها حاجة ملحة ضرورة حتمية للمغرفة

يصلني أن الخلل ليس في أن ننتبه .. بل مناك فرط انتباه .. مغ تشته .. في آن

\*\*\*

## الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (45)

#### الإدراك (6)

### ورقة مقدمة من: د. محمد يحبي الرخاوي

#### أ.عمر صديق

استاذي العزيز، احببت ان اعيد اعجابي بادراكك لتحمل امانة العلم وذلك بعدم استسهالك للقفز فوق سور اللغة وتجاوزه، على الرغم من ان الحديث اخذ تقريعات كثيرة ولكن حتى وان لم يصل الى الحل الذي تأمله فانه على الاقل يصور للاجيال القادمة مدى اهمبته، وهي قضبة مهمة فعلاً.

قبل سنوات مررت بتجربة جعلتني افقد القدرة على التعبير بما يدور في نفسي واذا جاز التعبير في وعيي وادراكي واشعر ان في داخلي الكثير ولا يخرج الا القليل واذا بي ارى ان الذى عبرت به بكلمات لا يفي ان اوصله واذا زدت في الكلمات زادت الحيرة. لا ادري هل تخطيت هذه الحالة ام ان انى اعتدت عليها؟

#### د. يحيى:

# بل تخطيتَها ونصف أشكرك كثيرا.

\* \* \* \*

#### <u>تعتعة الوفد</u>

# وما زال نجيب محفوظ يعلمنا؟؟ (7)

### ...إياكم واللعب منفربين

## د. أحمد عبد الله

أعتذر عن عدم حضوري ..الجمعة .. لارتباط لم يمكنني تغيير موعده، ولا التخلف عنه!!! يصلني .. أن شعبنا .. حتى الأن .. لا يعطي فرصة لمن يلعبون .. كي يلعبوا منفردين .. بل .. الشباب على الأقل .. قاعدين لهم ع الواحدة .. ع الفيسبوك .. وأحيانا في الميادين و الشوارع .. ملتحمين مع، و في تحدي دؤوب و عنيف لأيقونة/صنم السلطة، و التسلط .. كما يرونها..أعنى وزارة الداخلية!!!

يصلني أن الخلل ليس في أن ننتبه .. بل هناك فرط انتباه .. مع تشنته .. في آن!!! وهناك إيلام وترويع متواصل .. ربما يستهدف العقل أو الوعي الحسي العميق ، لا الظاهر المنطقي الحساباتي هناك طاقة هاااائلة .. في مصر والمصريين .. هائلة فعلا و قولا و تحريكا .. يصلني أنها أكبر من كل إمكانياتنا في فهمها (الإحاطة بها) ، و التعلم منها .. ومن ثم احتضانها أو تطويرها أو استثمارها .. أو كما شئتم .. يمكن

وهناك إيلام وترويخ متواصل .. ربها متواصل .. ربها الوعج الحسي المخلفة المخالفة المنافة المنافقة المنافقة المنافة المنافقة المناف

إند احترم الوعد الغام للغامة أكثر الغامة أكثر من مدقة من يسمون المثقفين، وأكثر من رطان أغلب السياسيين الكنند لا أحترم، بل أكرم وأرفض الغوغاء والبدائيين

مش لاقي الكلمة المناسبة هنا .. تحياتي لك .. يا شيخنا .. وبخاصة حين تتقل لنا كلمات شيخك .. هو ..محفوظ .. وأنا محظوظ .. و الله أعلم

#### د. يحيى:

بصراحة أفتقدناك

وقد خطر لى خاطر خبيث هو أن أعفيك من الحضور إن كان هذا سوف يدفعك أن تثرى الحوار هكذا شكرا

#### أ. نادية حامد

"لكل شيء نهاية" هل حضرتك شايف هذه المقولة يمكن تتفيذها في الوقت الحالى لو ربطنا بينها وبين الأحداث الجارية حاليا بدأت أشك في هذا وإلى منى سنظل هذه الألعاب السياسية على الساحة؟

#### د. يحيى:

لا أعرف إلى متى وهل أمامنا إلا أن ندعو ونعمل ونحن ننتظر؟!

## أ. يوسف عزب

مقدمة سيادتكم قبل الصدي الاول

الحقيقة شعرت بتهديد حقيقي وخوف من تحذيركم..اياكم واليقظة القادمة... ومش عارف كيف يكون السؤال

مع هذا التهديد لو كانت اليقظة التالية من اهل النور فقدتكون المسالة ارحم، وان كانت من العامة فلا اخضر ولايابس

#### د. يحيى:

أنا لا أعرف من هم "أهل النور"
ثم إنى احترم الوعى العام للعامة أكثر من حذلقة من
يسمون المثقفين، وأكثر من رطان أغلب السياسيين
لكننى لا أحترم، بل أكره وأرفض – الغوغاء والبدائيين–
وفرق بين أى من هذه الألفاظ والفئات لو سمحت
أهلا يوسف

## أ. يوسف عزب

.....حين ينبهنا نجيب محفوظ من عشر سنوات أن من يلعب وحده أو يلاعب نفسه هو الخاسر وأن المتفرجين لن يعيروه اهتماما، وأنهم سوف يغطون في النوم حتى يستجمعوا قواهم، وبرعون أحلامهم، وحين بستيقظون: خُذْ عندك!!

مأ يلعب وحده أو ما ما يلعب علم الما و الما الما و الما و

الأمل يتحقق بأن نحمل مسئولية تعقيقه بدعًا بفهم الأبغاد الحقيقية للجار هـ ما أمكن ذلك

المهم أن نعمل ما علينا، وننق الله فحد بلدنا وأولادنا

لكن أخشد ما أخشاء أن يكون الحكم فحد النهاية لجمود قادم من التاريخ وليس الحكم لديننا الحضارة الجميل

هل نفترض حسن الظن وننتظر؟ أم نستسلم لهواجسنا وها يصاحبها هن شعور بالأرق وفقدان للأهان؟ أم هاذا الذي؟!!!

النقد الباكر والتحديث رائعين ولكن النقد الباكر اقرب جدا للنص اذ التركيز فيه علي المتعة) سواء متعة الخلاف او الصراع او التنافس) وهي التي فقدها بنوم الناس الذي هو فقدان للمتعة حتما وليس استجماع للقوي تمهيدا لككر كرة اخري

النقد الباكر اقرب لي لمعالجتة لرغبة انسانية دفينة في كل البشر وهي اللعب منفردا

#### د. يحيى:

لك ما فضّلت يا يوسف، وإن كنت لا أوافق على أن نوم الناس هو فقدان للمتعة...الخ
(من أين جئت يا يوسف بـ "حتما"؟ لعلى نسيت فأنا لم أرجع للأصل)

### أ. هالة

المقتطف: حين ينبهنا نجيب محفوظ من عشر سنوات أن من يلعب وحده أو يلاعب نفسه هو الخاسر وأن المتفرجين لن يعيروهاهتماما، وأنهم سوف يغطون في النوم حتى يستجمعوا قواهم، ويرعون أحلامهم، وحين يستيقظون...الخ

التعليق: هل تعتقد حضرتك أن المتقرجين الآن ذهبوا في سبات نوم (هذا مرعب جدا) وكم سوف ننتظر من السنوات حتى يستيقظوا؟.... ربمايكونوا نائمون عن قصد أعنى أنهما الان في تمثيليه يمثلون ذلك لكنهم يحملون داخلهم يقظه ووعى وهم يتركوا اللاعب يلعب وحده ربمااقتتع بخسارته وانه في النهاية ليس اكثر من واحد وانه ضروري ولابد ان يلاعبهم أو أن يلقوا به خارج اللعبه كلها إنه لو لاعبهم تعلم وكسب، ولو لم يلاعبهم حرق نفسه الى الابد، هم هكذا اعطوا له فرصه لكي يورطونه ليتغير رغم أنفهوالا.. ؟

## د. يحيى:

# كل شئ جائز يا رب سترك

### د. شيرين

المقتطف: أن لكل شيء نهاية، بلي لكل شيء نهاية.

التعليق: أنتظر بشغف نهاية ما نعيشه من أحداث مؤلمة... وكلي أمل في نهاية سعيدة باذن الله.

#### د. يحيى:

الأمل يتحقق بأن نحمل مسئولية تحقيقه بدءًا بفهم الأبعاد الحقيقية للجارى ما أمكن ذلك، برجاء قراءة صحيفة الوفد يوم8-2-2012 وهى هى نشره "الإنسان والتطور" يوم الأحد القادم

أما حكاية "تهاية سعيدة" فهى تعبير لا يخطر على بالى لعلاقتى المتحفظة على كلمه "سعادة" المهم أن نعمل ما علينا، ونتق الله في بلدنا وأولادنا.

#### د. شيرين

المقتطف: لكن أخشى ما أخشاه أن يكون الخلاف بين الإخوان والسلفيين هو اختلاف مرحلى، والألعن أن يكون اختلافا تكتيكيا مظهريا، وأن يكون الحكم في النهاية لجمود قادم من التاريخ وليس الحكم لديننا الحضارة الجميل.

التعليق: لست وحدك... والسؤال: طب وبعدين؟! هل نفترض حسن الظن وننتظر؟ أم نستسلم لهواجسنا وما يصاحبها من شعور بالأرق وفقدان للأمان؟ أم ماذا اذن؟!!!

#### د. يحيى:

كل شئ جائز وعلينا أن نستعد لكل احتمال

\* \* \* \*

استهلالة من رواية "ملحمة الرحيل والعود" (الجزء الثالث من ثلاثية المشى على الصراط) استهلالة: الفصل السايع عشر: "أبو سميل"

## أ. أحمد المنشاوي

المقتطف: "..ولكن كل شئ لم يعد يصلح لأى شئ".

التعليق: هذه الجملة كلما تقدمت في الحياة زادت تأكيدا داخلي أننا بالفعل عند وجود أي مشكلة للأسف لا نرى الحل إلا ما هو مرئى وداخل إطار يصعب علينا من كثرة الجمود الفكري أن نخرج من الإطار

وليست البداية من جديد وحدها تكفى للحل وإنما البداية المختلفة كثيرا "لهذا التغيير".

#### د. يحيى:

هذه الجملة لا ينبغى أن تخرج عن سياقها وإلا أصبحت عدمية، وأنا ضد ذلك تماما ثم إن البداية وحدها لا تكفى أبدا، كما أنه لا توجد نهاية محددة لأى مسار مثابر المطلوب باستمرار هو السعى الجاد، والعمل المستمر، مع وضوح الرؤية، والحذر الواجب، ما قصدته من: "أن نبدأ من جديد، وياستمرار" هو رفض عنيد للتوقف مهما بدا الفشل ماثلا وحادثا، فهو مجرد ناقوس البداية التالية.

إن البداية وحدها لا تكفح أبدا، كها أنه لا توجد نهاية محددة لأحم مسار مثابر

المطلوب باستمرار هو السعد الجاد، والعمل المستمر، مع وضوح الرؤية، والحذر الواجب

## د. مروان الجندى

باب اللوق

... ظهر شعاع الشمس على استحياء من طرف السماء واختفى سريعا

لم تكن هناك بقايا من سحابات الغاز الداكنة التى ظلت تملأ الأفق طوال أمس والتى معها أغرقت الشوارع بزخات الخرطوش المنهمر، لكن كل شئ لم يعد يصلح لأى شىء، إلا أن نبدأ من جديد، وباستمرار.

قالت فتاة واقفة هناك:

يا خبر ... !!

لم أكن أعلم أن الحكاية هكذا.

د. يحيى:

تصور یا مروان أننی فرحت بمجرد تکرارك النص كما هو، وكأنك أنت الذی كتبته وأنا أقرأك شكرا.

## أ. يوسف عزب

كل شيء لم يعد يصلح لاي شيْ

هذا هو شعورنا الان ...حضربتا الان .. فماذا نفعل....شكرا

د. يحيى:

### برجاء قراءه ردودى السابقة حالا

## أ. يوسف عزب

في اعادة قراءة - في الصباح الباكر - لابو سمبل

وجدت علاقة وطيدة بينها وبين الصدي 83 للاستاذ نجيب والمسماه الذكري حيث السيدة العارية التي مرت بالسوق اعقبها عنده انالقلوب اكلتها الحسرة عندما مرت السيدة العارية امامهم ولم يدعوها احد، واعقب مرور النجمة عندكم انه لم يعد شيء يصلح لاي شيء وعند الاستاذ يبدو من القلوب التي اكلتها الحسرة ان كل شيء سيعود كما كان الا النتبه ان تركها مرة اخرى (السيدة العارية) سيثير الحسرة

وعندكم احتمالية البداية الجديدة المختلفة- بعد مرور النجمة- اكثر ترجيحا علي الرغم من احتمال العبارة لتكرار الاسكربت مرةاخري

د. يحيى:

شكرا

د. شیرین

المقتطف: "لكن كل شئ لم يعد يصلح لأي شئ"

لكن كل شك لم يعد يصلح الأد شدع، إلا أن نبدأ من جديد، وباستحرار

لا يوجد مبرر الأحد دقيقة زيادة فحد حياتنا إلا أن نملاً ها بما يحقق الأمل (وليس بمجرد الأمل)

التعليق: شعور صعب أوي والأصعب أن يفرض نفسه ولا نستطيع تجاهله....

د. يحيى:

عدم تجاهله أشرف مهما كان الألم

د. شيرين

المقتطف: "إلا أن نبدأ من جديد، وباستمرار"

التعليق: كلنا نحتاج لهذا التفاؤل... بس تفتكر فيه أمل؟؟؟

د. يحيى:

طبعا فيه

لا يوجد مبرر لأى دقيقة زيادة فى حياتنا إلا أن نملأها بما يحقق الأمل (وليس بمجرد الأمل)

\*\*\*\*

# حوار مع الله (48)

# من موقف "بين يديه"

أ. يوسف عزب

أين السكون إلى عِبَارة أغلقتْ أبوابها دونك،

يبدو هذه العبارة اما انها عصية على الفهم او خارجة عن السياق

د. يحيى:

كل ما هو عصى على الفهم عند النفرى لا يمكن أن يكون خارجا عن السياق. أى "سياق" تعنى يا يوسف؟ الله يفتح عليك

وأى "فهم" أيضا؟ الله يسامحك.

\*\*\*\*

### قراءة في كراسات التدريب

نجيب محفوظ

صفحة (60) من الكراسة الأولى

أ.أحمد سعيد

رغم ان كل ما هو آت قريب... إلا ان وهم الخلود مازال يراود كل من فات ومن هو

آت ....

والوضع الراهن اكثر دليل

د. يحيى:

عندك حق.

دعنا نحترم الشهب واختياره مهما كان مادام التزوير كان مستبغدا غالبا، نحن مازلنا فحد البداية فحد تجربة هذه العرجاء حيث الا بديل لها فحد الوقت الحاضر، ولنخطهم الفرصة

## أ.يوسف عزب

الله ينور يا دكتور يحيى، ولا كلمة زيادة وراك

فقد حاولت ان افهمها علي أنه ينتظر رجوعه للكتابة بفارغ الصبر – ولكن كلمة (ولاتخف) اوقفتني

لذلك فلا تعقيب ورأك

سوي اعتقاد بأن لحظته هذه يملؤهااليأس والحزن اكثر قليلا من الوعى بالموت

#### د. يحيى:

أنا لم أره يائسا أبدا

أبدا يا يوسف

(ملحوظة: ألم تقرأ الرواية ذات السطر الواحد؟)

\* \* \* \* \*

عام

## أ. دينا شوقى

حضرة الاب الفاضل دكتور يحيى الرخاوى أنا أحب مصر وارضعت اولادى حبها والحفاظ عليها والانتماء إليها والدفاع عنها لكنى احس بالعجز الشديد فإنى أرى كل ما يحدث لها واقف، عاجزه إلا عن الدعاء لها أن ينجيها المولى فماذا أفعل فانى احس انى مقصره تجاه هذه الأرض الغاليه

## د. يحيى:

شعورك الدائم بالتقصير يا دينا هو حافز جيد، لكن لا تبالغى فى التوقف عنده، كما تبالغين فى الاعتذار والاستئذان

أمامنا الكثير جدا جدا

لاتعطلى نفسك بمثل هذا، نحن نحتاجك

## أ. دينا شوقى

عفوا ايها الاب العزيز

اهنئ حضرتك بمناسبه المولد النبوى الشريف اعاده الله على حضرتك و على مصر الغاليه بكل خير ان شاء الله اللهم امين

يا ليتنا نستطيع ان نبداء من جديد يا ليت لكن هل نستطيع وكيف؟

#### د. يحيى:

ولك مثل تهنئتك وأكثر، أما أن تبدأ من جديد فأطمئنك أنه سوف يحدث (حايحصل!)

\* \* \* \* \*

#### د. يحيى:

جاءتنى هذه الرسالة، وأدرجتها مع البريد مترددا، ففيها ما يخجلنى بجد، لكننى أردت أن أغير اللهجة ربما تطمئنوا معى أن بعض ما نحاوله يصل إلى أصحابه برغم كل شئ، وقد تعمدت ألا أترجمها، لست أدرى لماذا.

شكرا أيها الصديق العزيز: محمد خليل

### Mohamed Ahmed Mahmud Khalil Dear Sir:

Greetings & a Good Day. First please forgive me if I didn\'t use the Arabic script in writing this message, this is because I\'m more familiar with English scripts in my computer. I\'m one of these days generation who claim that they\'re leading the revolution of change in the Egyptian Society. I\'d watched your interview yesterday February 3Rd 2012 with El Hayah TV channel, this was the first time I\'d listened to your ideas & philosophy in analyzing the current crisis situation in Egypt these days. I agree with you one hundred percent, in all what you mentioned about that the Egyptian Character in nature is chaotic, doesn\'t respect order & desperation these are ones of the many reasons that pushed leavening Egypt to work abroad. I really appreciated your recommendations about the rule of each party in society, the mandatory requirement to respect order and law, get rid of all the paranoiac feelings against our own establishments like justice, parliament, army, police or national media.

I\'ve one favor I want to ask you for, please try to publish your ideas more widely in your simple smart way to the commons, nun educated people & please do that through the state media not private ones who in my opinion are missing sincere & loyalty to this country. These channels are one of the major causes of the disturbance & struggling situation Egypt suffers from nowadays.

I\'m really pleased that within this mess Egypt still has people wise & far sighted like you sir. It\'s an honor.

Best Regards & God save Mother Egypt, Mohamed Khalil

\* \* \* \*

رسائل الفيس بوك

#### **Basma Muhammad**

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

اتبسطت جدا لما سمعت حضرتك في الحياة اليوم

واتبسطت اكتر لما لقيت الاكونت

انا بسمة بنت سوزان بنت الحاجة فكرية الله يرحمها، تالتة طب الزقازيق

## د. يحيى:

شكرا يا بسمة ربنا يوفقك وينجى مصر

\* \* \* \*

### **Hany Abd ELaziz**

كل التحية والتقدير يا دكتور يحيى

د. يحيى:

ولك مثل ما قلت.

\*\*\*\*

#### **Gamal Al Dean**

المشكلة أن ال 70% اللى أنتخبوا المتأسلمين هم الأغلبية السلبية .. بينما ال 30% الأقلية الأيجابية اللى بدأوا الثورة فاهمين أنهم خدوا بومبة وطلعوا من المولد بلا حمص .. وهؤلاء لن يعودوا لبيوتهم غير لما يحصلوا على ما يريدون يعنى يمسكوا الحكم.

#### د. يحيى:

لا أوافق على هذا الموقف الاستقطابى منذ البداية، دعنا نحترم الشعب واختياره مهما كان مادام التزوير كان مستبعدا غالبا، نحن مازلنا فى البداية فى تجربة هذه الديمقراطية العرجاء حيث لا بديل لها فى الوقت الحاضر، ولنعطهم الفرصة ثم نرى.

\* \* \* \* \*

## **Muhammad Shaheen**

الى كل مواطن مصرى خنوع ذليل كان مكسور قدام مبارك والواد ابنه .... يا تحترم الثورة وأفكارها يا تخضع لها زى ما كنت 30 سنة يا توريني تعرف تعمل ايه

### د. يحيى:

لما أر فى رسالتك أى "مصر"

هل ترى حلت كلمة "الثورة" محلها؟
أنار الله بصيرتك ونفع بك يا بنى

نحن نحتاجك غير هذا، وأكثر من هذا
شكراً

\*\*\*\*

## **Emad Helmy**

في جلسة مجلس الشعب:

يجب ان يسقط المجلس العسكري "هدوء تام"

الجنزورى انا مغيرتش هدومي من امبارح، تصفيق حاد!؟

د. يحيى:

يعنى ماذا!!

لم أفهم جيدا

الله - (بَلَجَ الصبح بلوجا: أسفر فأنار، ويقال "بلج الحق) فَرَجَ: بين الشيئين – فرجا، قال تعالى وإذا السماء فرجت)

#### 

# 

مِنْ مِوقَفَ "بين يحيه" (1) وقال له (لمولانا النفرى):

وقال لى:

إذا علمت علما لاضد له وجهلت جهلا لاضد له

فلست من الأرض ولا من السماء.

وقال لى أعمال أهل الأرض الحرص والغفلة

فالحرص تعبدهم لنفوسهم

والغفلة سكونهم إلى نفوسهم.

وقال لى أعمال أهل السماء الذكر والتعظيم

فالذكر تعبدهم لربهم

والتعظيم سكونهم إلى ربهم

#### فقلت له:

العلم الذي أتعلمه منك ليس ضد الجهل.

والجهل الذي يجذبني إليك ليس ضد العلم.

علاقتي بالأرض أقوى من علاقتي بالسماء

إلا إذا كانت الأرض هي الثبات الأدني، والسماء هي المحيط الأوسع

انفتاحا بلا آخر

يا فرحتى إن استغنيت عنهما معا إلا طريقا إليك

الحرص انتباهي، والغفلة راحتي، أستعملهماحقا مؤقتا، ولستُ من أهلهما

حين أحرص فأتعبد لنفسى: أختفى منى

وحين أقبل غفلة السكون إلى نفسى: أنفصل عن سعيى؟

الذكر التعبد إليك هو اليقظة

والتعظيم السكون في رحابك هو العظمة

وقال لحد أعمال أهل الأرض الحرص والخفلة فالحرص تجبدٌهم لنفوسهم والخفلة سكونهم إلك نفوسهم إلك نفوسهم

إلا إذا كانت الأرض هد الثبات الأدند، والسجاء هد الأوسع هد الأوسع انفتاحا بلا آخر يا فرحتد إن استفنيت عنهما هما إلا طريقا إليا

وقال لد أعمال أهل السهاء الدكر والتخظيم فالذكر تغيدًهم لربهم والتخظيم سكونهم إلد ربهم

الذكر التغبد إليك هو اليقظة والتغظيم السكون فه رحابك هو الغظمة

الغلم الذك لا ضد له مو الغلم المفتوح إلك جهل جديد رائع الجهل الذك لا ضد له مو الذك يحفرنك إلك دوام السعك، فلا أسكن إلك حرف يدعك أنه وحده هو الغلم كل الغلم

الهبادة حجاب دان وأنا من ورائه محتجب بوصف الهزّة، والتهظيم حجاب أدند أنا من ورائه محتجب بوصف

حين تحتجب ورائد
الغبادة، والتغظيم،
بوصف الغرة
والغند، أطمئن إلك
رحمتك بهجزك،
وأقبل كل حجاب
فك انتظار ما ورائده
أحافظ علك الحجاب

ووثوقا بها وراعت

العلم الذى لا ضد له هو العلم المفتوح إلى جهل جديد رائع الجهل الذى لا ضد له هو الذى يحفزنى إلى دوام السعى، فلا أسكن إلى حرف يدعى أنه وحده هو العلم كل العلم.

من موقف "بين يديه" (2) وقال له (لمولانا النفرى):

وقال لى:

العبادة حجاب دان وأنا من ورائه محتجب بوصف العزّة، والتعظيم حجاب أدنى أنا من ورائه محتجب بوصف الغنى وقال لى إذا جزت الحرف وقفت فى الرؤية وقال لى لن تقف فى الرؤية حتى ترى حجابى رؤية ورؤيتى حجابا فقلت له:

حين تحتجب وراء العبادة، والتعظيم، بوصف العزة والغنى، أطمئن إلى رحمتك بعجزى، وأقبل كل حجاب فى انتظار ما وراءه أحافظ على الحجاب احتراما لعجزى، ووثوقا بما وراءه. لا أسعى أن أراك إلا من وراء حجاب ولا أقف عند حجاب يحول بينى وبينك لا أقف فى الرؤية إذا أغرتنى بأنى لم أعد أحتاج إلى حجاب ولا أقف فى الحجاب إذا أوقفنى عنده دونك كلما وقفت فى الرؤية تجسد الحجاب وكلما حال الحجاب دون أن أواصل: تجلت ملامح الرؤية ولا حل إلا أن يكون حجابك رؤية ورؤيتك حجابا فأعنى

## الأحـــــ 2012-02-12

# 1626 – أكلة لموم البشر "الكانيباليـون" في بورسعيـد

أصبحت صفة الكانيبالية صفة عالمية في دنيا الاقتصاد عبر العالم، وهي كلمة معربة عن "cannibalism"، وتعنى أكلة لحوم البشر وهي تستعمل في دنيا الاقتصاد العالمي الأحدث، تشير إلى تلك المجموعة الظاهرة والتحتية التي تدير العالم لحساب المال ومزيد من المال ولا شئ غير المال، ومن ثم السيطرة على العالم وتقسيم البشر إلى سادة يحكمون ويتحكمون ويلتذون ويركبُون، وعبيد يتبعون ويخدمون ويستعملون ويستخرون، ويستهلكون (إن أمكنهم)، وعلى من يريد أن يتعرف على مزيد من أبعاد المصطلح في مجال الاقتصاد العالمي أن يدخل إلى "جوجل" ويكتب "الكانيبالية المالية" وسيجد ما يفيده أن يكمل هذا المقال، وعلى من ليس عنده هذه الأداة أن يسأل من عنده، أو ليقرأ ما يلي كعينة من مقال من 78 صفحة كتبه جورج حداد سنة 2007 بعنوان "الكانيبالية الامبريالية العالمية وعملية افتراس الشرق الأوسط الكبير ":

"...في الازمنة الحديثة، اصبحت الحكومات الرأسمالية، وبرغم كل التبجحات" الدمقراطية"، لا اكثر من "واجهات" للكتل المالية الكبرى، التي تدير العملية السياسية برمتها. والكتل المالية الدولية هي اقوى من الدول الكبرى ذاتها، بل هي التي تحرك الدول الكبرى، ناهيك عن الوسطى والصغرى".

. . . . . . . . . . . . .

"ولهذا فإن الشرط الاول لتحقيق "المنطقة المالية . التجارية المفتوحة" في الشرق الاوسط هو: تفتيت المنطقة تفتيتا تاما، التدمير والقضاء التام على المجتمع العربي بمعناه الحضاري والتاريخي والسياسي، والمسخ التام لمفهوم المواطنة بمعناه الوطني والدولوي والحقوقي؛ وتحويل بقايا المواطنين الى" سكان" "مقيمين" (لا أكثر)

•••••

•••••

وهكذا نجد أنفسنا، (الشباب والشعوب الجائعة للحرية والكرامة)، امام خيارين كتبهما الكاتب في آخر المقال منذ سنوات:

"...في الازهنة الحديثة، الحبحت الحكوهات الرأسهالية، وبرغم كل التبححات "الدهقراطية"، لا الكثر من "واجهات" للكتل الهالية الكبرك، التي العملية السياسية برهتها برهتها

إما الزوال من الوجود تماما، بواسطة الاحتلال الخارجي، والاقتتال الداخلي، واستيلاء "شعب الله المختار" على الأرض العربية بعد تفريغها من سكانها الاصليين.

وإما التحول الى مجموعات من العبيد في خدمة الامبريالية الاميركية
 والصهيونية العالمية تحت شعار "السلام" مع اسرائيل.

كُتِبَ هذا المقال، ومثله كثير قبله وبعده، مدعما بالأرقام والأسانيد والشواهد التاريخية والحالية، وكلما ألمح إليه معلق أو محلل سياسى اتّهم بالتفكير التآمرى، وبأنه يريد أن يحرم الشباب والشعوب من شرف الثورة، مع أن الوعى بهذا الوضع العالمى الواقعى هو الذى يمكن أن يسمح للثوار والشعوب أن يقتنصوا المكسب ويحولوه إلى حساباتهم التطورية، والحضارية، حتى لو كان المحرك الأول هو من أكلة لحوم البشر، أما الاكتفاء بالفرحة بالقشرة دون الوعى بما تحتها فهو الخطر الأكبر:

ننتقل الآن إلى بورسعيد،

تم الاتفاق على استدراج شباب الألتراس، لوفرة نشاطهم وسهولة اصطيادهم وكونهم رمزا جيدا لشباب الثورة، استدراجهم بخطة جهنمية إلى فخ نصبه الكانيباليون المقيمون فى طره (غالبا) بالاتفاق مع الكانيباليين العالميين، (غالبا) (ضمن تفكيك وإفقار الشرق الأوسط واستغلال موارده لضمان عدم استقلاله الاقتصادى) هذا الفخ هو تحويل نشاطهم وغضبهم إلى مزيد من التوقف عن إكمال أهداف الثوره عند مرحلة الشماته والتخوين والمآتم والانتقام والتعويض والطبطبة والوعود، ومن هذا المنطلق نستطيع أن نقرأ أن ما حدث فى بورسعيد لم يكن احتجاجا، ولا فرحة بالنصر ولا شماته لثأر قديم ولا مجرد إثارة الشغب، كما لم تكن له علاقة بكرة القدم أصلا وإنما كان مخططا مدبرا تدبيرا سافلا محكما لا يخرج إلا من عقول مجرمى أهل طره، ولم أكن أحسب أنهم بهذا الذكاء المفترس، إلا أننى بعد حيرة أربعة أيام وصلت إلى الفرض التالى تفسيرا لما حدث:

لاحظ هؤلاء المجرمون في سجنهم وخارجه أن هدفهم راح يتحقق خلال العشرة أشهر الماضية من حيث لا يحسبون، فقد توقفت الحركات الشعبية الثورية طوال العالم منذ موقعة الجمل على الدوران في دورات مغلقه من الثأر والانتقام والمطالبة بالإعدام (وليس حتى القصاص) والإسراع بكل ذلك على حساب مسيرة الثورة بالإضافة إلى التركيز على أولويات المطالب الفؤوية والشكلية والتشكيلية...الخ

نتيجه لكل ذلك ومع تعثر تكوين ما يسمى "دولة"، تركز العمل على إحباط أو تعطيل أو تشويه كل المؤسسات اللازمة لتكوين دولة، سواء فى ذلك المؤسسات المؤقتة مثل المجلس العسكرى أو المؤسسات الراسخة مثل مؤسسة القضاء، أو المؤسسات الجريحة مثل مؤسسة الشرطة، ليكن لكل ذلك مبرراته الموضوعية والعاطفية والوطنية، لكن أن يتوقف كل نشاط الناس (والثوار) عند هذا المستوى فنحن نحقق أغراض الأعداء حرفيا،

الوعد بالوضع المالهد الواقعد هو الذاد يهكن أن الذاد يهكن أن يقتصوا المكسب ويحولوه إلد حساباتهم اللولية، والحضارية، والحضارية، المول هو من أكلة لموم البشر، أما الكنفاء بول الوعد بما تحتها فهو الخطر بما تحتها فهو الخطر اللكبير الأكبر الأكبر الأكبر الأكبر المالية المحلومة ال

ها حدث فحد بهرسهید لم یکن احتجاجا، ولا فرحة بالنصر ولا شهاته لثأر قدیم ولا مجرد إثارة الشفب، کما لم تحیما الم یخرج سافلا محکما لا یخرج اللا من عقول مجرمهر المل طل محلما محرمه المل حدرما المل عقول مجرمهم

ومع تغثر تكوين ما يسمد "دولة"، تركز الغمل علد إحباط أو تغطيل أو تشويه كل المؤسسات اللازمة لتكوين دولة

هكذا رحنا، بغباعا أو عهد أو عهد أو كل أهداف الخونة والمجرجين السابقين واللاحقين طوال العام

وكلها زاد عدد الشهداء واختلفت الآراء فحد تحديد القائل وتأخرت الحاكهات زاد الحقد، والنهيب، والسراخ، والوعيد، فيا فرحة الخونة والمدبرين

نسينا أن إكرام الشهيد هو إكمال رسالته بإحياء مصر، وإفشال الساعين لخرابها

هكذا رحنا، بغباء أو عمى أو جهل نخدم كل أهداف الخونة والمجرمين السابقين واللاحقين طوال العام،

وصل ذلك إلى الكانابليين في الداخل (عصابة طره) والكانابليين في الخارج (الشركات العابرة والمالية العالمية المفترسة وأمريكا واسرائيل ومن إليهم) واكتشفوا حجم المساحة من الوقت والجهد والعواطف والمال التي يستولي عليها منا "شهيد واحد"، وكلما زاد عدد الشهداء واختلفت الآراء في تحديد القاتل وتأخرت المحاكمات زاد الحقد، والنعيب، والصراخ، والوعيد، فيا فرحة الخونة والمدبرين، ونسينا أن الشهيد يرصدنا الآن عند ربه، وأنه ما استشهد ليُستعمل اسمه وصورته زينه في الشوارع، وإنما لنكمل مشوار في حين أننا لا نفعل إلا أن نتمادي في تحقيق أهداف من قتله، دون وعي أو مسئولية، ناسيين أن الشهيد في الجنة يذكرنا بقول أبي العتاهيه "وكانت في حياتك لي عظات:: وانت اليوم أوعظ منك حيا"، ونحن ولا هنا، نسينا أن إكرام الشهيد هو إكمال رسالته بإحياء مصر، وافشال الساعين لخرابها.

حين التقط هذا المفتاح أكلة لحوم البشر، المفتاح الذي يقول إن إفشال الثورة هو في العمل على مزيد من التوقف عند هذا المستوى حول كل شهيد وكل منحنى هكذا. قرروا أن يزيدو عدد الشهداء، ومن أكثر الشباب حماسا وقوة وحركة وحيويه (الألتراس)، وذلك بعد أن اطمأنوا إلى تجنيب الأمن والجيش من أن يحولوا دون مخططهم، وذلك بعد مواصله اتهامهم للجيش والأمن بأنهم هم القتله من ماسبيرو إلى مجلس الوزراء مرورا بمحمد محمود والاسكندرية، فتتحى الأمن والجيش غباء أو خوفا أو حسابات، حتى لا نتحول المعركة إلى المزيد من اتهامهم باعتبار أن أى قتيل، حتى من الجانب الآخر، هو في رقبتهم ما داموا حضورا.

إذن لم يكن الهدف هو التخلص من مائة من الشباب وإصابة ألف فالقتلة يعلمون أن وراءهم الملابين من الشباب أيضا، كان الأمر المدبر هو زيادة عدد "الشهداء" لزيادة مساحة النعابة والنحيب، والحقد والغل والانتقام والوعيد، ومن ثم التوقف

هم يعلمون جيدا أن هذه المذبحة لن تخيف بقية الشباب، ولن تثنيهم عن مواصلة طريقهم، والإصرار على مطالبهم، بل بالعكس قد تثيرهم أكثر، وقد يواصلون مسيرتهم أقوى وأوعى، لكن المدبرون التقطوا أن هذا هو الاحتمال الأبعد، وأن الأرجح أنهم سيتوجهون إلى السلطات المهزوزة أصلا يهزونها أكثر، وهذا ما حدث تماما.

الفرض الذى أقدمه هو أنهم قاموا بهذه المذبحة ليوقفوا المسيرة عند جنازات الشهداء وشواهد قبورهم، مع أنهم ليسوا في قبورهم بل أحياء عند ربهم يرزقون.

وهكذا: وبحسبة شيطانية يتحقق لهم هدفان

أن اكرام شهدائنا الأصليين يكون المحاعد لنا بأن الحقهم حيث يكرمون، ونحن نفرح بهم عند ربهم المحدل الجبار العليم، ثم نروح نحن نواصل إتهام رسالتهم لبناء مصر دون التوقف عند المنتقام من قاتلهم

إن الثورات لا تنجح بهدد الضحايا الأبرياء الذين الستشهدوا، وإنها بحجم الخمران والتحضر الذك تحققه لمن تبقد بعد الشهادة، ومنهم من تنتظر أ

الأول: إثبات أن هذا الحكم الحالى، مثل أى بديل محتمل، هو فاشل فاشل فاشل، وأنه أفشل وأضعف من حكم أسيادهم المحرضين المحليين أكلة لحوم البشر.

الثانى: الإسراع بخراب البلد، وتفكيك الدولة ، وإذلال مصر بالإفلاس والتبعية، لتحقيق هدف المدبرين الأبعد.

#### ويعد:

إذا صح هذا الفرض أو بعضه، فعلى الشباب خاصة والناس عامة، أن يُقشلوا كل ذلك بالتحول بعيدا عن الهدف الأعظم لأكلة لحوم البشر العالميين، على الشباب وكل الناس تقويت الفرصة على هذا المخطط كله وذلك كما يلى:

أولا: بالتوجه فورا إلى مجلس الشعب ليتحمل مسئوليته، لأن الشعب اختاره ليتحمل مسئوليته لا أكثر ولا أقل، حتى لو وصل الأمر إلى مطالبة المجلس، أن يصدر غدا قانونا بإنشاء "محكمة الثورة" أو "محكمة الشعب"، ليُحاكم خلال اسبوعين أو شهر على الأكثر عشرة أو خمسة آلاف، ولتحكم المحكمة المستعجلة بالإعدام على ألف، أو ما تشاء، وليكن منهم ثلاثمائه أبرياء، فهم سيفوزون بالشهادة عند رب عدل رحمان رحيم، ولا يظلم ربك أحدا " وبالتالى وفورا ننصرف كلنا إلى بناء مصر، وحساب الظالمين على الله، وتفشل لعبة الكانابيليون.

ثانيا: أن نتذكر أن اكرام شهدائنا الأصليين يكون بالدعاء لنا بأن نلحقهم حيث يكرمون، ونحن نفرح بمقعدهم عند ربهم العدل الجبار العليم، ثم نروح نحن نواصل إتمام رسالتهم لبناء مصر دون التوقف عند الانتقام من قاتليهم الذين قد تم إعدامهم غالبا بمحكمة الثورة إياها، أو حتى، إن لم تتكون هذه المحكمة، الذين تجرى محاكمتهم بمحكمة العدل الدستورية الشريفه أو محكمة العدل الأعظم!! كل ذلك مع كل الاحترام لكل دمعة غالية من أم ثكلي أو والد مكلوم

إن الثورات لا تتجح بعدد الضحايا الأبرياء الذين استشهدوا، وإنما بحجم العمران والتحضر الذى تحققه لمن تبقى بعد الشهادة، "....فَمِنْهُم مَّن قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَتَظِرُ ...".

## الإِثنيــــــــــن 13-20-120

# 1627 – أيها الشباب .. فوّتوا عليهم فرصة خراب مصر

كنت قد كتبت مقالا الأسبوع الماضى، وأرسلته للنشر قبل أحداث الأربعاء الأسود واراقة الدم الطاهر، وتفجر ينابيع الآلام والغضب النبيل.

ثم غيرت العنوان والمقدمة هكذا:

لم أفهم لماذا القتل بالذات ولماذا الهجوم من المنتصر بالذات، ولماذا كل هذا الدم وكل هذه النذالة التي استدعت لي تعبير الكانيبالية (أكلة لحوم البشر) الذي توصف به القوى المالية المفترسة عبر العالم، وهي من ضمن المتهمين فيما حدث إن لم تكن على رأسهم، خلال ثلاثة أيام أخذت الخطة الجهنمية تتضح لي على الوجه التالي:

أستأجر المجرمون الخونة هؤلاء البلطجية المفترسين بعد موافقة أكيدة من المحرِّكين الأوغاود، وقبض القتلة المقدم، وهم يتصورون أن الأهلى سيكسب، وبالتالي تصبح الهجمة فالمجزرة مبررة بالهزيمة، وتحدد الهدف بشكل شديد الدلالة، فالمطلوب هو قتل أكبر عدد لإثارة الشباب، وشباب الألتراس خاصة لطلب الثأر، بشكل لا يمكن تهدئته لأسابيع أو شهور ولا حتى بعد تمام خراب واعلان الإفلاس، فلن يسكت شاب فائر قادر على دم زميله أو أخيه وقد رآه يتدفق أمام عينيه، فهو الثأر، ولضمان أكبر عدد من المطالبين بالثأر كان هذا العدد الخطير من الضحايا، وكانت الأوامر الصادرة من الممولين هي "القتل" ولا شيء أقل من القتل، ذلك لأن الكسور أو الجروح أو الإصابات لا تستلزم الثأر. الهدف واضح، ليس هو عقاب شباب الألتراس لمساهمتهم في حركة وتحريك سائر الشباب، فالقتل ليس عقاباً لمشجعي نادٍ كبير مهزوم، عقاب على ماذا؟ وانما الهدف هو "خراب مصر"، واعلان فشل أية إدارة أخرى، غير إدارة القهر والقمع والكبت والاحتقار والإذلال السابق، إعلان فشلها في أن تحقق أي نجاح في أي مجال من أول تصحيح الاقتصاد حتى حماية السائحين إلى تأمين مباراة كرة قدم. لا أظن أن المطلوب كان عودة الرئيس السابق أو رجوع النظام القديم، فهم يتمادون فيما هو أقسى وأنذل وكما هو تعبير "خليهم يتسلوا" كان إعلانا عن مدى الاستهانة بنا حتى "الاحتقار" فإن ما حدث كان تفعيلا للمقولة الأخرى "إما أنا (وأسرتي) أو الفوضى والخراب". لم أفهم لهاذا القتل بالذات ولهاذا الهجوم من المنتصر بالذات، ولهاذا كل مذا الدم وكل مذه الندالة .... خلال ثلاثة أيام أخذت الخطة الجهنمية تتضح لك التالك

وإنها الهدف هو "خراب مصر"، وإعلان فشل أية إدارة أخره، غير إدارة والقمع والكبت والاحتقار والقرة أك بخاح فك أول محال من أول تحديح الاقتصاد حديح الاقتصاد السائدين إلك تأمين مباراة كرة قدم

وكما هو تغبير اعلانا عن مد حاله الاستهانة بنا حتد الاستهانة بنا حتد الاحتداد" فإن ما حدث كان تفعيلا المقولة الأخرد "إما أنا (وأسرتك) أو

رحر الله الشهداء وصبِّرنا جهيها نواصل لننتصر لهم بها كانوا يأملونه

الكرة الآن في ملعب الشباب، ألتراس وغير ألتراس، إما أن يُستدرجوا إلى الثأر ولا شيء غير الثأر ناسيين مصر تاريخا وحاضرا ومستقبلا، وإما أن يعملوا ثورة أخرى بأسلوب أذكى وأبقى، ثورة حضارية طالبتُهم بها منذ الأيام الأولى على مدى أسابيع متتالية في سلسلة كتبتها للشباب والصبايا منذ بداية انتفاضتهم التي توجت بما هو ثورة، ومنها ما قمت بترجمته لقصيدة "لو" للشاعرالإنجليزي رديارد كبلنج، التي كتبها لابنه منذ قرن من الزمان (سنة 1895) وكان الابن في العشرين من عمره مجندا في الحرب العالمية الأولى، ولم يستلمها ابنه لأنه استشهد في هذه الحرب، فأهداها لكل شباب المملكة المتحدة، وقد وجدت أنه من المناسب أن أعيد نشر مقتطفات منها بعد أن ترجمتها للعامية المصرية، (ومن يريد أن يرجع إلى أصلها بالإنجليزية، أو إليها كلها بالعامية، وكذلك كلها ترجمتها أيضا بالفصحي يجدها في www.rakhawy.org، وعذرا للتكرار.

المهم، شعرت الآن أن بها ما قد يؤكد للشباب قدرتهم على ثورة حضارية أخرى إذا أحسنوا الاستماع بوعى أنضج مع الاحتفاظ بالألم والغضب وقودًا للحركة، رحم الله الشهداء وصبرنا جميعا نواصل لننتصر لهم بما كانوا يأملونه، وألهم آلهم السلوان. اللهم لا تفتنا بعدهم، ولا تحرمنا أجرهم، واغفر لنا ولهم.

## المقتطفات السابق نشرها منذ عام من قصيدة كبلنج "لو" "IF":

- لو يعتبى قدرت تكون واعبى وْعاقلْ فاهمْ، وجميع الناسْ مهزوزه حواليك: عومْ عالعايمْ، ويقولوا عليك إنت الخايبْ، ذاهلْ، نايمْ!! ....
- لو يعنى قدِرت تكون واثق إنك ناجح، مع إن الكل شاكك إنك ما انتشْ فالحْ
  ، تقوم انت تكمّل مش هامّك،.... ، تفضل صاحى: ترصد تلقط كل ما
  همّك!
  - لو تقدر تستتَّى كفاية، من غير ما تُملّ ....،
  - لو تِستحملُ ألاعيب الكِدْبُ: من أندل ندل، ولا تسأل فيهم، ولا ترضى تكون يومْ زيبيهمُ
  - لو تقدر تحلم لى براحتك، ، بس تخلى حلمك فعلك محطوط تحتك ، مش يسرح بيك ويسوق فيها....، يرميك في ملاهي اللي لاهيها
- لو تقدر يا ابنى تعيش ألمك واللى جرى لك، زى ما بتعيش انتصاراتك راكب خيلك،
  - ما هي كلها خطط انت حاطِطها، ما هي كورة وانت اللي شايطها!
  - لو تستحمل إن اللي عملتُه طول عمرك: تشوفه يتكسر تتحنى للأزمة، وتتأثر ، بس تقوم منها وتعافر ، تبنى ما الأول وتخاطر .

لو تقدر يا ابند تعيش ألمك واللد جرد لك، زد ما بتعيش انتصاراتك راكب خيلك

لو تستحمل إن اللد عملتُهُ طول عمرك: تشوفه يتكسَّرُ تندند للأزمة، وتتأثرُ، بس تقوم منها وتهافرُ، تبند ما الأول وتخاطرُ

- لو تجمّع نجاحاتك يعنى كلها على بعْضْ، وتكوّمها كدا كومْ واحدْ، وتغامر بيها: يا "مَلِكْ" يا "كتابة"، وتقوم "خسران"، فاتقول: "ماشى"، ولا تتطق كلمة ولا تزنّ لْنَا، ولا تعيط، وكإن ما فيش حاجة حصلتْ.
- لو تقدر تتكلم عادى مع كل الناس، وانت يا دوبك: مالى هدومك، ما
   نتاش منفوش
  - ولو انت مصاحب مين يعنى، ولا حتى "مشير"، وف نفس الوقت ما تخسرشى أيها حرفوش، تتبادلوا لمسة حنيه، أو كلمة حلوة مندية
  - لو ما اقدرشی أیها واحدِ انه یمِسك، یكسرْ نفسك، او یخدشْ حاجة من حِسك، لا عدوْ یقصدها،...، ولا حتی حبیبْ مش قصدهٔ، تفضل زی ما انتا برضه،
  - لو بتقدر: كل إنسان، سوا عاش أو مات، ولا بتبالغ لفلان بالذات
  - لو تقدر يا ابنى تملاها: ثانيه بثانيه، دى "دقيقة" بْحَالْها، يعنى يا خويا: "ستين ثانية"، حاتعاتبك لو إنت مليتها، بحاجات ماهيش قد قيمتها.
  - لو إنت صحيح كنت سامِعْنِى، ولقيت نفسكْ تقدر يعنِى، يبقى انت الدنيا
     دى بحالها، لأ والأدهى واهو دا جمالها ، تبقى انت صحيح "بنى آدم"،
     "صبح"، خلقة ربك، زى ما خلقكْ

## إضافة في فبراير 2011

❖ تبقى انت الشاب اللي عملُها، تبقى انت المصرى اللي غزلُها، تبقى انت اللي فقست اللعبة، تبقى انت اللي فتحت العلبة، تبقى انت الشاب اللي فكرنا تانى بمصر، تبقى انتي البنت اللي بتغنى سورة "العصر"، "إن الإنسانَ لفى خسر"، إلا انتوا حبايبى وأمثالكم، بالصبر الفعل الخير النصر، دا العالم كله ويّانا، عالمَ بِلاَ حصْر، بيشكلوا وعى البنى آدمين، من نور الشمس لنبض الطين، كله مع بعض، بالطول والعرض، من مصر لمصر.

#### الثلاثــــــا 4 -2012-22

# 1628 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (49)

الإدراك (10)

حول الإدراك (7)

# الحوار يتواصل برسالة من واقع الخبرة



وصلتتى من الزميلة د. أميمة رفعت، تعقيب مهم به جرعة متميزة من الخبرة الخاصة والممارسة الإكلينيكية معا، وخاصة فيما يخص العلاج النفسى الفردى الذى توقفت شخصيا عن ممارسته منذ أكثر من ثلاثين عاما لحساب العلاج النفسى الجمعى وغيره، ولفت نظرى أيضا ما انتهت به كلمتها حول ما ذكرته من رؤية ترتبط بما جاء فى تعقيب د. محمد يحيى، وردى عليه عن معرفة الله سبحانه من خلال الإدراك أساسا أكثر من أية وظيفة معرفية أخرى مثل الفهم أو التفكير أو غير ذلك.

\* \* \* \*

## رسالة: د. أميمة رفعت

لست متأكدة إذا كان ما سأكتبه يُعَد تعقيبا على ما تكتب ولكنها أفكار أوتداعيات خطرت ببالى وأنا أقرأ مقالاتك الشيقة وكذلك ورقة د . محمد يحيى، والذى أعجب جدا ببنائه الأنيق لحجيته برغم إختلافى معه فى بعض المحتوى مثلما كان فى نقده لفكرة تعدد الذوات التى عرضها فى نفس هذا الموقع منذ سنوات.

إختلافى معه ليس بسبب إنجذابى لأستاذى د. يحيى – وهوما لا أنكره – وبالتالى إنحيازى لرأيه دون تفكير، وإنما هوإختلاف بسبب الممارسة العملية لهذه المهنة التى جعلتنى ا" أرى ا" ذوات ا" الإنسان بداخله من خلال مرضاى الذهانيين، فأراهم أيضا داخلى حتى قبل أن أقرأ للدكتور يحيى ، مما جعلنى أتقبل نظريته بمنتهى البساطة وكأننى أعرفها أوقرأتها من قبل، فأخذتها معى فى طريقى بشكل طبيعى بديهى لم يوقفنى لأنظر إليها ويجعلنى أفكر بإندهاش سوى إعتراض د. محمد يحيى عليها ... وهذا هو ثراء الإختلاف.

أرجع لتداعياتي

ويدركوا : أن الإدراك مسألة مفتوحة إلاد ما لا نهاية وليست سطور نهاية علاد ورقة الإمتحان

الإدراك عملية نابضة حية متفيرة بل دائمة التفيير وبسبب مدا التفيير المستمر ينموالإنسان وتنطلق مسيرته فى 2011 وقبل أن أترك عملى فى مستشفى المعمورة، طلب منا الأطباء المقيمون أن نلقى عليهم بعض المحاضرات فى السيكولوجى وتركوا لنا حرية إختيار الموضوع، ولسبب أولآخر فقد إخترت موضوع \" الإدراك \" . وصلنى بعدها أن هؤلاء الأطباء \" يشترطون \" أن تكون مادة المحاضرة فى إطار الإمتحانات والأسئلة المحتملة!

غاظنى هذا الشرط بشدة ولكننى لم ألمهم وإنما لمت من علمهم ألا ينظروا إلى المعرفة إلا من هذه الزاوية الضيقة .. وهذا ليس موضوعنا . المهم أننى قررت أنهم كما إستفزوا في روح التحدى والبناء الجديد والتغيير فسأرد جميلهم بإستفزاز عقولهم للتفكير والبحث عن زوايا جديدة للرؤية ... ولكن كيف؟

بحثت كثيرا في كل ما لدىً من مواد عن الإدراك وأيضا عن طريق جوجل ورأيت معلومات وصورا وغيرها وإستلهمت من كل هذ الكثير، ولكن كان ينقصني شيء ما، ولم تتبلور المسألة في رأسي حتى تذكرت \" دليل الطالب الذكي "\ للدكتور يحيي الرخاوى . فبرغم أنني قرأت هذا الكتيب منذ 3 سنوات تقريبا إلا أنني رجعت إليه وأنا أعلم أنني أبحث عن شيء مختلف يكمل لي فكرتي ... وقد وجدتهفعلا ... إنه الإخراج الفني! ربما عَرضٌ على الشاشة بالصور وبأداء تجريبي مني ومنهم.

أخذت ما إستلهمته من هذا وذاك وحولت المحاضرة من إلقاء محاضرٍ لمعلومة إلى طلاب جالسين عاقدى الأذرع على صدورهم، ممددى السيقان أمامهم، مسبلى الجفون إلى منتصف حدقاتهم، إلى مشاركة بين زميلة أكبر سنا مع زملائها الأذكياء الأصغر، يجلسون في تحفز بأجسادهم وعقولهم ليسألوا ويفكروا ويقترحوا ويدركوا: أن الإدراك مسألة مفتوحة إلى ما لا نهاية وليست سطور مغلقة على ورقة الإمتحان.

وهكذا عشنا تجربة الإدراك بأنفسنا بما تسمح به الساعة المتاحة لنا.

ما إستفدته أنا شخصيا من هذه التجربة كان أبعد من تصورى، فقد كنت \" أعرف \" أن الإدراك عملية متحركة ليست ساكنة، ولكننى \" أدركت \" – وقد نورت بداخلى الفكرة والإحساس – أن الإدراك عملية نابضة حية متغيرة بل دائمة التغير وبسبب هذا التغيير المستمر ينموالإنسان وتتطلق مسيرته . ثم أدركت حقيقة أن هذا ما نفعله فعلا في العلاج النفسى، إن المتغير الأساسى في العملية العلاجية هوالإدراك وتليه بقية المتغيرات.

وهكذا أدركت أن المعرفة غير الإدراك، فالمعرفة يختص بها العقل الحسابى أساسا والجسد الحسى، والتتوير الذى ينتج عن هذا يمكن التعبير عنه بكلمة "\ الفهم \"، أما التنوير الذى ينتج عن الإدراك فهوعميق ولسبب ما هو\" مفرح \ و\" محفز\" وأقرب فى اللغة لكلمة \" الوعى. "\

أن المغرفة غير الإدراك، فالمغرفة عير بها المقل يختص بها المقل الحسد، أساسا والتنوير الذه ينتج عن هذا يمكن الفهم \"، أما التنوير الذه ينتج عن الإدراك فهوعميق الإدراك فهوعميق والترب فد اللغة من والوراك المغرب والرباد المغرب المغرب المغرب المغرب المغرب المغرب المغرب المعرب المغرب المعرب الم

أن المخرفة المحرفة المحرفة المحادث المحادث المحددة من نوع آخر التحددة التحدد الت

ثم أدركت أيضا أن المعرفة المواكبة للإدراك أوالتى تليه هى معرفة من نوع آخر تختلف عن تلك التى تسبقه.

كنت أعرف: أن المعرفة تسبق الإدراك – حسب التعريف الشائع للإدراك – لإعطاء معنى لمثير ما، أوكما يقول د. محمد: إعطاء معنى للبادى من البيئة المعرفية . ولكننى أنساءل ألا يتطلب فهم معنى مثير ما أصلا أوإستقباله إدراكا، أى أنه لابد من إدراك للمثير فيصبح له معنى ليشترك معنا مرة أخرى في إدراك جديد وهكذا .... وإذا كان الأمر كذلك فلابد أن الإدراك هوالبداية وليست المعرفة، فهل يعنى هذا أن الإنسان يولد وهوا" يدرك ا" قبل أن يلمس من حوله أية بيئة معرفية أصلا؟ ألا يعنى هذا - إذا كان الفرض صحيحا – أن هناك ما يدركه الطفل بلا معرفة حسية أومثيرات اوتفكير حسابى أوغيره كإدراك الخالق مثلا .. إدراك الشه.

هل يصب هذا في "\ المقدمة التي كتبتها عن الإدراك \"؟ وهل إذا كانت \" المقدمة \" في قلب إهتمام متلقى صغير بسيط مثلى نعتبرها مجرد مقدمة؟ أنا أراها أوأدركها في صلب الموضوع، وهنا يختلف إدراكي كمتلقى يراها هي ذاتها الموضوع ويتمنى لورأى كاتبها أنها كذلك فتقترب المسافات بيننا، وبين أن يراها كاتبها مقدمة لما هوأشمل أوأعمق أوأصعب ) لا أعرف ) فيبتعد عنى بمعرفته مسافات تجعلنى أخشاه وأخشى علمه.

أرجو ألا تراها مجرد مقدمة ولو مؤقتا!

هناك تجربة أقوم بها مع مرضاى فى عيادتى فى العلاج الفردى أود عرضها إذا سمحت لى وأعنقد أن لها علاقة عميقة بالإدراك وسأحاول الإختصار قدر إمكانى...

لدىً لوحة ضخمة في حجرتي بالعيادة مرسومة رسما سيرياليا (لم أعد أراه كذلك)، مختلط الألوان ولا يمكن تحديد شكل واضح في الصورة.

أبدأ بسؤال المريض إذا كانت تعجبه، وغالبا لا تعجبه، ثم أسأله عن إنطباعه العام عما يراه، وأخيرا أطلب منه أن يتخيل نفسه يصغر حجما حتى يدخل داخل اللوحة ويختار بها ركن معين يجد نفسه فيه.

يبدأ المريض بأن ينظر إلى بدهشة ويضحك ولكنه يوافق ويرحب بالتجربة، أقوم بإرشاده ببطىء ليتخيل ما يلبسه؟ وكيف هوفى مكانه .. واقف أوجالس .. إلخ أحيانا أسأله ما عمره؟

ما هذا المكان؟ ثم تزداد الأسئلة عمقا، فأسأله عن إضاءة المكان ودرجة الحرارة والتهوية؟ ثم كيف يشعر بهذه الحرارة على جسده وأى جزء من جسده يلمسه الهواء؟ ثم ننتقل إلى مشاعره فى هذه اللحظة؟ واين يشعر بها فى جسده؟ وكيف يراها؟ مثلا يشعر بالخوف ويجده فى صدره أووجهه، ويراه رمادى اللون، ثقيل وله قوام لزج أو…. وينتقل إلى اللوحة لنرى ماذا يريد ان يفعل؟ يقف مكانه بلا حراك أم يخرج من هذا المكان

أتساعل ألا يتطلب فهم مهند هثير ما أصلا أوإستقباله إدراكا، أحد أنه للبد من إدراك لهند فيصنح له معنا محند أخرك فك إدراك جديد وهكذا ....

وإذا كان الإدراك هوالبداية وليست المعرفة، فهل يعند هذا أن الإنسان يولد وهو\" يدرك \" قبل أن يلمس من حوله أية بيئة معرفية أسالاً

هل هناك علاقة بين علية الإدراك علية الإدراك الله علية الإدراك الله علية الإدراك الله علية الله علية الله علية الله علية الله علية الإدراك هل الإدراك هل الإدراك هل الإدراك هل الإدراك هل الإدراك هل الإدراك علية الله ع

يهكن رصد النقلة المودراك عند المرضح المرضح وأسهل أوضح وأسهل الوجدان أو طريقة النهلومات) لكن يظل الناتج فحد النهاية النهاية كيا والتفتيت والنوال الناتج في متاح للرصد والتفتيت والتفتيت النهاية النهاي

, يرصد المريض غالبا دون سؤال تردده أوإندفاعه أوحذره مثلا، ويبدأ في وصف ما يراه من حوله في الأماكن التي يصل إليها، وبالمناسبة لا علاقة لها بالألوان الحقيقية في اللوحة فقد يجد نفسه يمشي على رمل أصفر مع أن اللون في هذا المكان أحمر ، وتتكرر أسئلتي من آن لآخر مع تنبيهه احيانا ليشعر بلغة جسده في مواقف مختلفة . يتحرك المريض كما يشاء ويتغير الإيقاع من مريض لآخر، منهم أحيانا من يطير، أويزحف على بطنه، أويتسلق حائطا، ومنهم من يطلب دخول آخرين معه في اللوحة ثم يطردهم بعد قليل .... إلخ

يختفى الخيال النشط الذى بدأنا به سريعا ويدخل المريض فى عالمه الداخلى وتبدأ عينه الداخلية فى رصد داخله وإدراكه . وأشعر حينها بأنه ينتقل من مستوى وعى لآخر بنعومة وسلاسة و..تلقائية . الغريبة أن أسئلتى لا تقطع مسار أى مستوى من هذه المستويات، ويستجيب الجسد بشكل غريب : فعندما يجد المريض نفسه فى صحراء حارقة الشمس والحرارة يبدأ بتحسس وجهه وأكتافه ويتضايق من الحرارة برغم ان المكيف البارد معلق فوق رأسه فى الحقيقة، والمريضة المحجبة تشعر أن الهواء يتخلل شعرها الذى يطير فوق كتفيها وعلى وجهها وتمد يدها لتزيحه، وآخر يمشى فوق أرض صخرية تؤذى قدميه الحافيتين ولا يستطيع الوقوف من الألم.

كنت أقصد من هذه التجربة تحريك مستويات وعى المريض وجعله يتجول بينها حتى تتكامل وتتناغم دوائره ووجوده، ليس الغرض هوتحليل ما يسقطه على اللوحة أوغيره، ولكن حدث لى أنا شخصيا ما هوأكبر: فانا أدخل مع المريض فى هذه اللوحة وأشعر به وأتتقل بين مستوياته، وفى الوقت ذاته أحافظ على وجودى الخاص بى ولا أفقده وتتحرك مستويات وعيى أنا ايضا، والمسألة ليست صعبة كما تبدومن روايتى . وإن كان المريض يخرج منها مرهقا جدا.

مع مرور الوقت وعشرات المرضى، ضبطت نفسى إحدى المرات وكنت أتحدث مع مريضة فى جلسة فردية لبست بها هذه التجربة – اللوحة أمامى وخلفها – أتحدث فى مسألة روحانية ذكرت فيها الله تعالى، وجدت نفسى أرفع عينى لأنظر فى هذه اللوحة وكأننى أراه أوأرى المسار إليه بداخلها، ثم تكررت معى هذه المسألة عدة مرات، بل أن فى إحداها رفعت يدى دون أن أشعر تجاهها لأشير إلى الله فيها .. مع العلم بأنه لم يحدث أن ذكر أى مريض الله وهويتجول بداخلها.

ماذا حدث؟ كيف يمكن تفسير ذلك؟ هل هناك علاقة بين عملية الإدراك ومعها إدراك الله وهذه التجربة؟ ما صلة تحريك مستويات الوعى بالله؟ هل\" الإدراك \" مستويات مختلفة وهو نفسه \" الوعى "\بمستوياته؟ هل الإدراك هوالوعى؟

\* \* \* \*

## الرد: (د. يحيى الرخاوى)

## (رد د. محمد الرخاوى، ومناقشته غدًا)

أكرر شكرى واحترامي واستسمحك أن أبدى بعض ملاحظاتي كما يلي:

- 1) فضلت أن يوصف ما أكتب في هذا الموضوع بأنه "افتراضاتك المثيرة" أكثر من تعبيرك "مقالاتك الشيقة".
- 2) موضوع "ذوات الداخل" (وسوف أعود إليه في ردى على د. محمد غالبا) لم يعد فرضا فحسب، بل اعتقد أنه تطور إلى درجة تقترب به من نظرية تختبر باستمرار إمبريقيا في واقع العلاج عامة (بما في ذلك العلاج الفارماكولوجي) بل والكهربي (تنظيم الإيقاع) كل يوم، وفي العلاج الجمعي بدرجة خاصة، وهو فرض مرتبط أشد الارتباط بفروض الإدراك كلها تقريبا .
- 3) إن "الإدراك عملية متحركة وليست ساكنة" هو ما اتفقتا عليه نحن الثلاثة، بقى إصرارى على أنها تحدث في نفس اللحظة علىمستويات متعددة.
- 4) أختلف معك في كون الإدراك هو "المتغير الأساسي" في العلاج النفسي أو في العملية العلاجية وهو الأهم من بقية المتغيرات، لأن من أصعب الأبحاث (لدرجة قاربت الاستحالة عندي) أن أحدد متغيراً بذاته باعتباره أكثر تأثيرا أو أفضل من غيره في العملية العلاجية، وإن كنت أرى أنه يمكن رصد النقلة النوعية في الإدراك عند المرضى بشكل أوضح وأسهل من رصدها في الوجدان أو طريقة التفكير (اعتمال المعلومات) لكن يظل الناتج في نهاية النهاية كليا غير متاح للرصد والتفتيت.
- 5) المعرفة لا يختص بها العقل الحسابي، وأنا لا أعرف تعريفا جاهزا لما هو "العقل الحسابي"، فإذا كنت تعنين به العقل الذي يقتصر تعريف التفكير عنده أنه "حل المشاكل" Problem Solving ، فإن نشاط هذا العقل أقل بكثير في منظوري من كلمة المعرفة، فإذا انتقلنا إلى بقية الجملة "المعرفة يختص بها العقل الحسابي والجسد الحسي" توقفت أكثر عند تعبير "الجسد الحسي"، فإذا كنت تعنين الحواس الخمس فأهلا، أما تعبير "الجسد الحسي" هكذا فهو غريب على لعلاقتي بدور الجسد في التفكير والإبداع سواء حساً أو حركة أو نبضا أو كلا، كما بينت ذلك في شرحي لدور الجسد في العملية المعرفية في عدة نشرات وأطروحات مثلا :عن الفطرة والجسد وتصنيم الألفاظ بتاريخ 6-11-2007، تهميش "الجسد" على الناحيتين بتاريخ
  - 6) أيضا لى تحفظ على استعمال كلمة "التنوير" سواء للإشارة إلى الفهم (تعبير عن المعرفة بالعقل الحسابى والجسد الحسى) أو للاشارة إلى التنوير الذى ينتج عن الادراك فهو عميق ...الخ.

الوليد يولد (أو يخلس) وهو يحمل كل أجهزة (برامج) الإدراك لنوعه، فإذا كنا نتكلم عن الإنسان، فالطفل يولد وهو يحمل كل بواج الإدراك ليس فقط لنوعه وإنها لكل الأنواع التحد يحملها تاريخه التطور هد فلاياه

تطلق هذه البراجج أثناء النمو، وتتفوق الأحدث علك الأقدم، لكن يظل التناوب والتكافل طمست البراجج الأقدم بالتشئة الخاطئة لحساب الأحدث تحسفا وقهرا وكبتا

إدراك الطفل للخالق، وهو بالنسبة لدح حقيقة أصدق وأقرب من إدراك يرجع لأن كل برامج الدراكة قادرة علم السقبال البيئة المحيطة المحتدة المحتدة وجهه تعالم، وأنها لم تنطمس وأنها لم تنطمس المحتزالية المحيزة المحتزالية المحيزة والمحتزالية المحيزة

والتفكير الهنطقك

المسطح

- 7) وصفك "التتوير" الذى ينتج عن الإدراك بالعمق مقبول (مع احتفاظى بتحفظى على كلمة التتوير) أما إضافة أنه "لسبب ما هو "مفرح" أو "محفز" وأقرب إلى "الوعى" هو غير مقبول لدى، إلا ونحن نقترب من دور الوجدان فى المعرفة، ثم دعينا ننتظر حتى نرى حلا فى استعمال كلمة "الوعى" بين كل هذه الأبجدية.
- 8) لم أفهم كيف حددت أسبقية المعرفة عن الإدراك، اللهم إلا إذا كنت تعنين "التعرف على المحيط (الواقع) الخارجي أو الداخلي ليمتد توظيف الادراك إلى الكائنات الحية جمعيها.
  - و) إعطاء معنى (لفظيا أو غير ذلك) للمثير ليس ضروريا لنتم عملية الإدراك، لكن التعرف على المُدْرك واستعمال هذا التعرف في برامج البقاء والتكيف هو المهم، و"التعرف" غير إعطاء المعنى كما ناقشت د. محمد يحيي سالفا.
- 10) طبعا الوليد يولد (أو يفقس) وهو يحمل كل أجهزة (برامج) الإدراك لنوعه، فإذا كنا نتكلم عن الإنسان، فالطفل يولد وهو يحمل كل برامج الإدراك ليس فقط لنوعه وإنما لكل الأنواع التي يحملها تاريخه التطوري في خلاياه إذا قبلنا الاعتراف بالقانون الحيوى "لهيكل": أي أن الانتوجينيا تكرر الفيلوجينيا، ثم تطلق هذه البرامج أثناء النمو، وتتفوق الأحدث على الأقدم، لكن يظل التناوب والتكافل واردا، اللهم إلا إذا طمست البرامج الأقدم بالتنشئة الخاطئة لحساب الأحدث تعسفا وقهرا وكبتا.
- 11) إن إدراك الطفل للخالق، وهو بالنسبة لى حقيقة أصدق وأقرب من إدراك اليافع أو المسن، ربما يرجع لأن كل برامج إدراكه قادرة على استقبال البيئة المحيطة الممتدة إلى ما لا تعرف حتى وجهه تعالى، وأنها لم تنطمس بعد بالأحاسيس الاختزالية المتميزة والعقلنة الحسابية والتفكير المنطقى المسطح، والعودة إلى هذه المرحلة دون نكوص هي الباب إلى معرفة الله بكلية الادراك وليس باثباتات العقل.
- 12) المقدمة، أية مقدمة، يمكن أن تكون أهم مما يليها وهذا ما سبق أن أشرت إليه في ردى على محمد استشهادا بمقدمة ابن خلدون، ومحاضرات "تمهيدية" في التحليل النفسى لفرويد .
  - 13) طبعا تجربتك لها علاقة عميقة بالإدراك ، وهى تجربة جيدة جدا ، وصادقة ، لكننى أخشى، أن يختلط عليك وعلى مرضاك فى غمرة الحماس الفرق بين الإدراك وبين التخيل والخيال (وهذا له علاقة وثيقة بالتفرقة بين الهلاوس الحقيقية وبين الصور الخيالية فى حالة المرض) .
- 14) يمكن تحديد الوظيفة التي يعمل من خلالها بعض الإيحاء من المعالج، ثم الإيحاء الذاتي سواء في تجريتك أو في غيرها، على مدى طيف ممتد من الخيال إلى التفكير إلى الإدراك، وما وصلني مما كتبت هو أن بعضه على الأقل أقرب إلى توظيف تخيل يقظ، منه إلى الإدراك.

يبدو أن العلاقة بين عملية الإدراك وإدراك (معرفة) الله هد أصل الدافع إلد تناولد هذا الماف مكذا

15) الانتقال من توقف المريض عن الخيال النشط والانتقال إلى الدخول في عالمه الداخلي ثم قولك: "وتبدأ عينه الداخلية في رصد داخله وإدراكه" مهم جدا، والتقاطك أن هذه نقلة في الوعي شديد الأهمية أيضا، وسوف أتناول هذه النقطة لاحقا بتفصيل أكثر في العلاج الجمعي وفي بعض تفسيرات ما يوازي العلاج الشعبي (أو العلاج الشعبي نفسه مع اختلاف الأبجدية).

- 16) استجابة الجسد للتجربة ربما تطمئننى أن هذه الخبرة قد تجاوزت الخيال والأحاسيس ، لكن بقية الفقرة ترجعنى لمستوى الخيال مرة أخرى، وأنا ليس لى اعتراض لكننى انبهك بعد إذنك إلى أن هذا مستوى يحملك كطبيبة مسئولية أكبر فأكبر خصوصا في العلاج الفردى.
- 17) تعبير "تحريك مستويات الوعى" هو تعبير جيد جدا، لكن أن يكون الهدف القريب من ذلك هو هذا التكامل التضفرى هكذا: "حتى تتكامل وتتناغم دوائر وجوده" فهذا ما أرجو أن تتواضعى فى وصفه هكذا فما أصعب الوصول إليه.
- 18) تجربتك الشخصية بعيدا عن اللوحة أو في اللوحة ، وإدراكك حضور الله سبحانه بهذا القرب أنا أصدقها حرفيا وخاصة إذا لم يذكر فيها لفظ الجلالة ، وهو ما أشرت إليه، وهو ما سوف أشير إلى مثله غالبا في تجربة العلاج الجمعي والفروق الثقافية)
- 19) يبدو أن العلاقة بين عملية الإدراك وإدراك (معرفة) الله هي أصل الدافع إلى تتاولي هذا الملف هكذا، شكرا.
- 20) كما أن صلة تحريك مستويات الوعى وعلاقتها بإدراك الله هى ضمن أهداف هذه الفروض وهذه الأطروحة بشكل أو بأخر، فقط دعينى أضيف لفظ "معا" أي تحريك مستويات الوعى "معا".

. . . .

وغدًا نقرأ رد د. محمد يحيى الرخاوى، ومناقشتى له

ولك كل الحق والترحيب لمواصلة الحوار، على ألا تمنعانى من الرجوع للأصل وإلا شكوتكما للصديق الكريم أ.د.جمال التركي، والدكتورة ماجدة صالح

## الإربهـــاء 15-20-2102

# 1629 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (49)

الإدراك (11)



الحوار يتواصل حول الإدراك (8) الحوار يحل محل المتن مقدمة:

نعرف؟).

منذ بدأت هذه النشرة، وأنا في شوق شديد لتعقيب أو حوار أو نقد أو اختلاف حول ما أكتب فيها في أي موضوع من أي نوع، هذا ما زعمت وكررت طوال أكثر من خمس سنوات في بريد الجمعة أساسا، وفي غيره أحيانا، وهذا أيضا ما دعا إليه وتمناه الصديق والابن صاحب الفضل في "إحياء علوم النفس في العالم العربي" أ.د. جمال التركي رئيس الشبكة العربية للعلوم النفسية فدعي إلى تشكيل جماعات حوار وتتشيط المرة تلو الأخرى: مرة لمتابعة النشرة، وأخرى حول "ملف الادمان" الذي لم أبدأه تقريبا، وثالثة حول "فقه العلاقات البشرية: السيكوباثولوجيا الوصفية" (وهو الكتاب الذي انتهيت منه مسلسلا في النشرات شرحا لديوان أغوار النفس) وكنت أشفق عليه، وأحترم حماسه، وأتألم لإحباطه الذي لم أكن أعاني مثله شخصيا بنفس الدرجة ربما لاعتيادي عليه، لم يحل أي من ذلك أن نواصل هو وأنا وبعض الأصدقاء المحاولة مهما ندر النقد أو انعدمت المشاركة، وحين فتحنا ملف موضوع "الإدراك" ضمن الكتاب الأول من سلسلة "الأساس في

• إن هذا الموضوع بالذات - الإدراك- قد شغلنى من قديم ليس فقط فى مجال الطب النفسى والمرض النفسى (كيف نعرف؟ قبل ومع: ماذا

• إن حجم تناوله قد يصل إلى أضعاف ما قدرت له.

الطب النفسي"، تبينت حقيقة عمق علاقتي بهذه القضية، فتنينت بوضوح أكثر:

- إنه من أقرب المواضيع ارتباطا بثقافتنا العربية الإيمانية بوجه خاص.
- إن هذا الارتباط بثقافتنا هو مرتبط بدوره بما اسميته (الحلقة؟؟) "ثقافة التوحيد"، وهي ما ظهرت ملامحها بشكل عابر في مقالين سابقين تكررت

منذ بدأت هذه
النشرة، وأنا فد
شوق شديد لتعقيب
أو حوار أو نقد أو
اختلاف حول ما
أكتب فيها فد
أد موضوع من أح

إن جوضوع الادراك من أقرب المواضيع ارتباطا بثقافتنا العربية الإيمانية بوجه خاص الإشارة إليها في مقالى الأهرام (العولمة ونوعية الحياة بتاريخ 14-5-(1999) ، (هم يحتاجوننا بقدر ما نحتاجهم بتاريخ 1-6-1999).

• إن ربط الإدراك بمعرفة الله، وفي نفس الوقت بثقافتنا كما تتجلى في الفعل اليومي قد يكون الفكرة المحورية التي حولت الموضوع إلى هذا الحجم وفتحت ملف الحوار على مصراعيه (الأمر الذي سنحاول تنظيمه اليوم معا)

#### ويعد

كنت قد أشرت يوم الأربعاء الماضى (نشرة 8-2-2012 "الحوار يتواصل حول الإدراك(6) د. محمد يحيى الرخاوى يرد 2)فى نهاية ردى على د. محمد يحيى بقولى: "استسمحك أن نبدأ من الأسبوع القادم تبادل الآراء حول الفروض مباشرة".

وإذا بى أفاجاً برسالتين من زميلتين الأولى من د. أميمة رفعت نشرناها أمس مع بعض الرد عليها والثانية من د. حسينة (من الجزائر) تقول بعد تحية للجمعية (الشبكة) النفسية التى تتفضل بنشر النشرات تباعا ما نصه:

"موفقون جميعا...

موضوع الادراك مهم جدا في حياتنا اليومية ببحيث يتولد ويتكون وينمو بشكل جيد من خلال التنشئة الاسرية الجيدة

- به تدرك الحياة وبه يحسن الانسان التصرف وبه تسير الامم - لكن التركيبة الخاطئة والافكار المدركة الخاطئة تولد الامراض النفسية المتواجدة في حياتنا المعايشة العربية نتيجة سوء في المعالجة المعرفية للعالم الغربي وللحياة ككل هذا هو نوع من الادراك لدى البعض من العرب".

وقد أتلجتنى هذه الرسالة لما فيها من صدق وبساطة، ولربط الموضوع بكل من التربية والحياة اليومية ولشعورى بأن د. حسينة قد التقطت بسهولة كيف أن هذه الأطروحة هى في إطار الكشف عن معالم ثقافتنا الخاصة في الصحة والمرض.

#### ويعد

أما الصديق والابن أ.د.جمال التركى الذى لا ينقطع عن قراءة ما أكتب برغم انشغالاته المترامية فأريد أن أطمئنه، وأننا أسأله بتردد: تصور يا جمال كيف كانت الأمور ستمضى لو أن أملك تحقق وشارك عدد عشرة أو عشرين من الزملاء الممارسين (دع جانبا العلماء الثقاة) فيما أغامر بكتابته طوال هذه السنوات الخمس، وأنت أدرى بعدد الموضوعات التى فتحناها ولم نكملها، وكم موضوعا تمنينا أن نسمع فيه رأيا آخر وكم موضوعا كان سيحولنا عن الموضوع الأصلى لو جاءتنا تعقيبات ونقد بهذا العمق وهذه

بالادراك تدرك الحياة وبه يحسن الانسان التصرف وبه تسير الاهم

التركيبة الخاطئة والافكار المدركة الخاطئة تولد المحرف النفسية المتواجدة في حياتنا المغايشة الغربية نتيجة سوء في المغرفية للغالم الغربي وللحياة الغربي وللحياة من الادراك لدك البغض من العرب الغرب من العرب الغرب العرب الغرب العرب العالم الغرب العرب العرب

الجدية طول الوقت، أليس فيما حدث الآن ما يجعلنا نحمد الله على ندرة المشاركة، كما نحمده أكثر ونحمد المشاركين على كرم الحوار وحصافة النقد؟

أنا شخصيا أحمد الله حمدًا كثيرا مباركا فيه على الحالين، وأسألك أنت ود.محمد يحيى، ود. أميمة ود. حسينة ود. ماجدة صالح ود. أسامة عرفة، ود. طلعت مطر وكل من يهمه الأمر عن الخطوة التالية:

- 1) هل أرد أولا بأول مهما بلغت الاستطرادات والتداعيات؟
- 2) هل أكمل عرض وشرح الفروض كما ذكرتها الأربعاء الماضي؟
- 3) هل أكمل العرض وأنا أنتقى من التعقيبات أولا بأول ما يتناسب مع كل فرض من الفروض قبولا أو دعما أو نقضا أو تعديلا؟
  - 4) هل عندكم اقتراحات أخرى؟

والآن إلى رد د. محمد يحيى الرخاوى على د. أميمة رفعت (ود.يحيى الرخاوى ضمنا)

تعقیب د. محمد یحیی الرخاوی

# على رسالة د. أميمة: (نشرة 14-2-2012 الإدراك "7" الحوار يتواصل برسالة من اقع الخبرة)

بت لا أعرف ما الذى انفتح بالضبط فى هذا الحوار وبه، و أكاد أخشى أن يبدأ فى الدوران حول نفسه معطلا ما هو أهم. لذلك أكتب وأنا لا أعرف إن كان ينبغى أن أكتب. ومع ذلك ففيما يلى متابعة للحوار حفزتها رسالة د. أميمة رفعت.

1- على الرغم من تداخل كل أجزاء هذا الحوار، بل على الرغم من تداخل كل شيء في كل شيء فقد وجدت أنه من الضروري "إدراك" أن المسارين ليسا واحداً. ثمة نظريتان تسعيان للتشكل والتواصل، لا واحدة. نظريتكما ونظريتي (أصل انا بيتهيألي إن عندي نظرية، والله).

ينطلق المسار الأول من الممارسة الإكلينيكية أساساً، ويسعى لتشكيل لغوى إعلمى يتواصل به ولو بعض ما يتكشف داخل هذه الممارسة، هذا الذى يتكشف لوعى أمين متجدد طازج خاصة. وينطلق المسار الثانى من مراجعة المفاهيم على الواقع غير الإكلينيكى بالضرورة. وراء كل مسار نظرية مختلفة، وتسعى كل منهما لإنارة واستنارة متباينة التفاصيل والمسارات المنهجية، على الرغم من التقاءات جوهرية فى "معنى" (منشأ وقصد) كل منهما. على سبيل المثال: تسعى الأولى (الإكلينيكية) للتتبيه إلى حجم الدور الخاص بـ "الواقع الداخلى" و "جدلياته" فى مسألة الإدراك (والوعى بعامة)، مع لجوء أساسى لمجال الممارسة الإكلينيكية كمرجع ودليل. بينما تسعى الثانية إلى التركيز على دور "اللحظة/الآن" فى إحداث انقلاب جذرى فى نظرياتنا عن "الإدراك" و "المعنى"

نحن نلتقد فد إدراك" أهمية دور المغرفة الهشة فد الإدراك، وفد إدراك" علاقة ذلك بإدراك الله، أو فد إدراك محند إدراك محند الكون. أنا أدعد هذا. أو ليس هذا

سأكتب نظريتك – التك أن الآن فرح بها أنا الآن فرح بها جداً، بهد تأجيل كتابتها لمدة (ما زال اسمها "لغوية الوجود المؤمنة")

و "الوعى" و "الوجود" مع لجوء أساسى لمساءلة التعريفات المتاحة عن جدارة تعريف ما تدعى أنها تعرفه.

ومع ذلك يلتقى المساران في مسائل جوهرية -كما أشرت.

دعك من اشتراك المسارين فى "اسم الإدراك"؛ فهى أسماء قد نلتقى فيها وقد لايحدث،. أن يحدث هذا اللقاء أو لا يحدث أمر لا يرجع إلى اللغة بما هى مفاهيم وأسماء/مصطلحات، مهما دققنا واتفقنا.

نحن نلتقى فى "معمار اللحظة" المشتركة (يتضمن معمار اللحظة -من بين ما يتضمن - "معمار لغة" كل منا) كما يتضمن "معمار اللحظة" أيضاً توجه هذه اللحظة (الإيماني/اللاإيماني خاصة).

لو تجاوزنا اللغة (تجنيباً أو إبداعا لمستوى لغوى آخر)؛ فلقاؤنا في معمار اللحظة متناغم ومتسع.

لو لم نتجاوزها؛ فنحن ملتقيان في التوجه، وبعض الأساسيات. منها مثلا، وبشكل لا يمكن التكهن بوضعه النهائي الآن: نحن نلتقي في "إدراك" أهمية دور المعرفة الهشة في الإدراك، وفي "إدراك" علاقة ذلك بإدراك الله، أو في إدراك معنى الكون. أنا أدعى هذا. أو ليس هذا جوهرياً!؟

2- بناء على هذا، سأعفى نفسى، وأعفيكما، وأعفى القارئ، وأعفى نظريتكما من مداخلات تفصيلية أعترض فيها على استعمالكما لهذا المصطلح هنا، وتلك الصيغة هناك. سأكتب نظريتى إن شاء الله- التي أنا الآن فرح بها جداً، بعد تأجيل كتابتها لمدة 22سنة (ما زال اسمها "لغوية الوجود المؤمنة"). منشأ هذه النظرية مطروح في مداخلتي السابقة، فهو يتعلق بـ "إدراك" حجم الأثر المعرفي الذي يمكن أن يترتب على عدم تجاهل التغرقة الحاسمة بين "لحظية الإدراك"، أو آنيته، وارتباطه بمعنى الكون، وبين الاستمرارية الكامنة لما هو من الذاكرة. ألا نتجاهله في كل لحظة نحاول أن ندرك فيها عن الوعى الإنساني، ويمكن حتى عن الوجود نفسه. هي التفرقة الحاسمة نفسها بين "لحظية المعنى اللغوى"، واستمرارية الكامة/اللفظ كذاكرة، حتى ولو حبر على ورق، وهي التفرقة التي "أدركتها" في "لحظة" الكتابة الأولى للنظرية، والتي أفخر بأنها تتفق بصورة كبيرة مع معطيات فيزياء الكوانتم الحديثة (في حدود فهمي لها)، وهو ما أتمنى أن أنجح في كتابته.

ولكنى فى الوقت نفسه سأظل أنتظر وأتابع بلهفة، حاضرة الآن، أن أتعلم مما سينجلى ويتشكل من نظرية د. يحيى الرخاوى وحواراته، ومداخلاتك الحية يا د. أميمة.

3 – ولكننى لا أستطيع يا د. أميمة إلا أن أشكرك على "إدراكك" لما أسميته أنت الناقة حجيتي"، هذا التعبير الأنيق أيضاً، وهو شيء أحاوله فعلا (كما أحاول تأنيق لغتى أيضاً)، وأعتز به، في الوقت نفسه الذي أغار فيه من طلاقة وحيوية وحضور لغتك أنت

منشأ هذه النظرية

"أحراك" حجم الأثر
المحوفك الذك يترتب يهكن أن يترتب علام تجاهل التفرقة الحاسمة بين المخلية الإحراك"، أو أنيته، وارتباطه بمخنك الكون، وبين الاستمرارية الكامنة لما هو من الظائرة الخامنة لما هو من الظائرة

المجارسة العجلية لهذه المهنة التد جعلتند \" أرد\" خوات\" الإنسان بداخله من خلال مرضا ح الذهانيين".

اللغة العلهية بالنسبة لحد لغة شديدة الفقر، وكذابة جدا حين تدعم علم القبض علم الهغرفة

يقول دريدا: يخيفند الكلام الأنند، بألا أقول أبداً ها يكفد؛ فأنا أيضاً أقول أكثر هما ينبغد

والدكتور يحيى. كما ما زلت أغار أيضاً وأستفز من المعنى الذى ورد فى عبارتك "الممارسة العملية لهذه المهنة التى جعلتنى ا" أرى " ذوات " الإنسان بداخله من خلال مرضاى الذهانيين". أغار لأننى أصدقكما (بصراحة د. يحيى أكثر) أنكما تريان ما تتكلمان عنه، أصدقكما رغم أننى لا أراه. أصل نفسى اشوفه معاكم.

لكن بالذمة ده كلام؟؟ بصى معى للجملة التالية مباشرة لتعبيرك السابق: "فأراهم أيضاً داخلى حتى قبل أن أقراً للدكتور يحيى، مما جعلنى أتقبل نظريته بمنتهى البساطة، وكأننى أعرفها أو قرأتها من قبل، فأخذتها معى فى طريقى بشكل طبيعى بديهى .....". هل هذا كلام يصح؟؟ طبعاً يصح ونصف فى شروط عديدة للتواصل، الشفاهى منها خاصة، والأدبى، والدينى والصوفى، ولكن إن أردنا إسهاماً فى جسم العلم لا يصح. مهما نقدنا (معاً) لغة العلم وقصورها وأدركناه وكرهنا سطوتها وكافحنا فى مناهضة سيادتها غير المشروعة؛ فإنها تظل تحدياً مواجهاً علينا أن نتخذ منه موقفاً.

لست متحيزاً للغة العلمية كما يبدو، ربما على العكس، هي بالنسبة لي لغة شديدة الفقر، وكذابة جدا جداً حين تدعى القبض على المعرفة. ينضاف إلى ذلك مخاوفي من هذه المنظومة العلمية بأكملها -ومنها اللغة العلمية- بما أدت إليه من فصل المعرفة عن العارف، وما أدى إليه ذلك من وقوعها في يد غير العارفين، فانفصلت عن المعرفة بوصفها فضيلة وجودية، وهو ما باتت له ملامح تهدد الحياة (التهديد المعاصر للبيئة مثال ساطع، وليس وحيداً). ومع ذلك فمثل هذا التواصل الخاص جداً لن يرضى ولا حتى يحيى الرخاوي نفسه.

أقر وأعترف وأشهد أن يحيى الرخاوى، بلغته هذه تحديداً، وصل واتصل وتواصل مع أجيال وأجيال من الممارسين الناجحين وأغلبهم فهم وتعلم بطريقة مشابهة لفهمك وتعلمك. ولكن: هل على الجميع أن يكونوا معالجين نفسيين أو مرضى ليفهموا؟ بطريقتك التى حددتها أنا بالبنط الأسود المائل؟ لدى طموح أكيد أن يتم تخطى هذه الدائرة التى لا أحب أن تكون مغلقة، وليست لدى حلول واضحة. سأذكركما فقط بالكم الهائل من الكتابات فى نظريتى النسبية والكوانتم، كتابات موجهة للقارئ العادى، أكاد لا أفهم منها شيئاً، تقريباً يعنى، ولكنها محاولات أمينة لتوصيل أصعب النظريات الرياضية للساعين إلى المعرفة سعى العابدين. أتمنى أن يتحقق مثل هذا يوماً ما.

أو أن تتخلق لغة أخرى، تتتمى لمنظومة أخرى، بس "أدرك" بيها حكاية تعدد الذوات دى، زيكم وكده يعنى.

رغم إنه، على رأى موش عارف مين كده، في فيلم موش فاكر اسمه: "الموضوع كبيير كبيير".

مع كل الشكر.

## محمد الرخاوي

ملحوظة تذكرتها الآن فقط: على فكرة، كل الوجود مجاز، وكل اللغة مجاز، يعنى "الذوات" كمان مجاز، فهل يمكن أن يكون في مثل هذا ما يدعوك يا د. يحيى، أو أنت يا د. أميمة لمحاولة شرح هذا المجاز لمن لا يفهمه من المهتمين من أمثالي؟؟ أرجو ألا يعطل هذا د. يحيى عن مواصلة الكتابة في الإدراك، كما يفعل عادة. حلوة دى، برضه افتكرتها دلوقتي حالاً. يقول دريدا: يخيفني الكلام لأنني، بألا أقول أبداً ما يكفي؛ فأنا أيضاً أقول أكثر مما ينبغي. (لعن الله اللغة العلمية).

\* \* \* \*

أسف يا محمد أن أؤجل تعقيبى على تعقيبك إلى الأسبوع القادم (الثلاثاء)، لأبدأ فورا في اليوم التالى عرض الفروض الأساسية دون أن أقرأ البريد منكما إلا بعد نهاية عرض الفروض وربما "الاضطرابات"، مع وعد أكيد بعدم إهمال أية كلمة تصلنى.

وشكرا مرة أخرى لك وللزميلة د. أميمة والزميلة د. حسينة وأ.د. جمال التركى من قبل ومن بعد

#### 

مل ينبغك أن

حتك يستحق أن

يحيش الهدك، أو

أن بنال الهدك أه

أن يكهل الهدح

يهتدك الإنسان أولا

## 1630 – قراعمة في كراسات التدريب ( بخيب محفوظ)

ص 61 من الكراسة الأولى

بسم الله الرحمن الرحيم من اهتدى فلنفسه البصر والبصيرة الطريق إلى الله الحمد لله رب العالمين نجيب محفوظ أول ابريل 1995

القراءة:

نجيب محفوظ عبد العزيز المله الرحم الرعام نجسا محنوفل عدد دلمزر aid Said vs o recens je 17 all I were Merch is they A. Disture

عاد اسم الوالد عبد العزيز يظهر كما ظهر من قبل في الصفحة (47) نشرة 1-12-2011 والصفحة (51) نشرة 29-12-2011 في التدريبات، ولم أستطع أن أحدد حتى الآن متى يظهر مع أي تشكيل من التلقائيات، لكن الملاحظ أنه حتى الآن نادرا ما يظهر.

يعود الأستاذ إلى قضية الهُدَى والهَدْى، وإذا كنا قد ناقشنا من قبل ما كتبه صفحة (14) نشرة 18-2-2010 من أن "الهدى لمن اهتدى" ثم دار الحديث في صفحة التدريب (23) نشرة 1-4-2010 حول هل ينبغي أن يهتدى الإنسان أولا حتى يستحق أن يعيش الهدى، أو أن ينال الهدى أو أن يكمل الهدى، فهو يعود هنا يكشف عن بعد آخر، وهو أننا لا نكافئ الله مصدر الهدى الأول على أننا نهتدى، وإنما نحن نكافئ أنفسنا، إذْ نهتدى. أبدأ أولا بما أنهبت به قراءة تلك الصفحة الباكرة (صفحة 23 تدريب) كما يلى:

أننا لا نكافح الله مصدر الهدك الأول علك أننا نهتد ک، وإنها نحن نكافك أنفسنا، إذ نهتد ک

حركية الهدك والهداية عك عملية متصلة متصاعدة، ما بين الداخل والخارج فح اتساق لا ينفصل ولا يتصل

الحرص علد أن التأكيد علد أن التأكيد علد البداية من الله ليست اغترابا أو انتظارا لفضل يهبط بالصدفة من بعيد

نقطة البدع هك أن يقبل الواحد منا هذه المسلمة "ربد كما خلفتند"، لتنطلق منها هذه الحركية فك تواصل الكدح فك طريق الهداية

نهاية كل مرحلة فحد مده العملية أعند "الاهتداء المتداء هذا المتداء اللحق مد أساسا إذ المدداء المدداء المدداء المدداء المداء المدداء المداداء المداد

عندى أن حركية الهدى والهداية هي عملية متصلة متصاعدة، ما بين الداخل والخارج في اتساق لا ينفصل ولا يتصل، "لا ينفصل" بمعنى لا يستقل، و"لا يتصل" بمعنى لا يتلاشى، وأن الحرص على التأكيد على أن البداية من الله ليست اغترابا أو انتظارا لفضل يهبط بالصدفة من بعيد، لكنه حفز أو دعوة أن نطمئن إلى أن نقطة البدء هي أن يقبل الواحد منا هذه المسلمة "ربي كما خلقتتي"، لتنطلق منها هذه الحركية في تواصل الكدح في طريق الهداية. هذه البداية من الله الأقرب من حبل الوريد ، والذي وسع كرسيه السماوات والأرض في نفس الوقت، هي الضمان لاستمرار دفع الفرص للانتماء لهذه الحركية التي متى بدأت فهي الطريق "إلى الهدي".

ثم ها هو شيخنا يأتى الآن ينبهنا أن نهاية كل مرحلة فى هذه العملية أعنى "الاهتداء المستمر للاهتداء اللاحق" هى للمهتدى أساسا إذ يحدد أن من "اهتدى فلنفسه".

ارجع إلى التنزيل الكريم أستلهمه:

"قُلْ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ" (الآية 108 يونس) وأيضا: "مَنْ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلا وَلَيْتُ رَبُولاً" (الآية 15 الإسراء) تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً" (الآية 15 الإسراء) وأيضا: "فَمَنْ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنْ المُنذِرِينَ" (الآية 29 النمل)

الأستاذ هنا جمع كل هذا مرة واحدة حين كتب:

#### من اهتدى فلنفسه"

الآية الأولى تأتى بعد أن تم البلاغ "قُلْ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ الْحَقُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ" (الآية 108 يونس) ثم تنتهى فى رجاب حرية فكرية كريمة من حيث أن الهداية ليست بالوكالة "وما أنا عليكم بوكيل". أما الثانية فتكملها "وَلا تَرِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى" (الآية 15 الإسراء)"، ثم ترتبط مع الأولى بأن البلاغ لازم قبل طرح اختيار الهداية، "وَمَا كُنًا مُعَذّبينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً"

أما الآية الثالثة فهى أيضا تتتهى بالإشارة إلى البلاغ والنذير "إِنَّمَا أَنَا مِنْ الْمُنذِرِينَ"

فنقرأ المعانى الثلاثة أنها تبدأ بإظهار الحق، ودون وصاية على فكر، اللهم إلا بالإنذار والتذكرة ثم يترك الوصول إلى الهدى لمن يهتدى، مع التنبيه بأنه إنما يفعل ذلك لنفسه لا أكثر.

الوصول إلك الهدك لمن يهتدك، منح التنبيه بأنه إنها يفعل ذلك لنفسه الاأكث

فها أكرم وأطيب أن يكرم المرع نفسه بأن يهتد هم منفسه فيشرف بنفسه المختيار، وينهم ببداية الكدح ... كدحا بلا توقف بلا توقف

فالبصر مستوحد للإدراك، والبصيرة مستوحد آخر من الإدراك متكامل معه

أنا أتصور أن هذا المعنى يحمل إشارة من أوضح أشكال الدعوة إلى حب النفس بالمعنى الذى أكرره (والذى أشار إليه إريك فروم) والذى هو عكس الأنانبة.

فما أكرم وأطيب أن يكرم المرء نفسه بأن يهتدى هو بنفسه لنفسه فيشرف بشرف الاختيار، وينعم ببداية الكدح كما ذكرنا قبلا في فكرة تواصل الاهتداء كدحا بلا توقف.

\*\*\*

ما تبقى فى الصفحة هو إشارة إلى "البصر والبصيرة" وهذا أقرب إلى ما نتدارسه حاليا فى النشرة فى موضوع الإدراك ومستوياته يومى الثلاثاء والأربعاء هذه الأيام، فالبصر مستوى للإدراك، والبصيرة مستوى آخر من الإدراك متكامل معه، وأنصح بالرجوع إليه، وأعتقد أننى سوف أقتطف منه لاحقا بعض ما يشرح الفرق بين البصر والبصيرة عند النشر الورقى.

أما عن "الطريق إلى الله" الذى ظهر فى هذه الصفحة فقد أشرنا مرار كيف أن شيخنا لم يأل جهدا فى تتاول هذا الطريق ليس فقط فى روايته "الطريق"، وإنما فى كل ما أشرنا إليه سواء فى قراءة كراسات تدريبه أم فى نقدنا لملحمة الحرافيش وزعبلاوى، ورحلة ابن فطومة وغيرها.

وختاما ينتهى التدريب بالحمد

فالحمد لله رب العالمين

وهل هذا يحتاج إلى تعليق

#### الجههـــــة 17-20-120

## 1631 – حـــهار بريــد الجههــة

## مقدمة:

ولماذا المقدمة؟ المهم اليقظة والاستمرار لا أحد سينفعنا إلا الحق تعالى نحو الحق تعالى.

\*\*\*\*

الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (43)

الإدراك (4) حوار حول الإدراك قد يمتد....

<u> ورقة مقدمة من: د. محمد يحيى الرخاوي</u>

د. حسينه

السلام عليكم

تحية طيبة للجمعية النفسية

خاصة للبروفيسور الرخاوي

موفقون جميعا

موضوع الادراك مهم جدا في حياتنا اليومية ببحيث يتولد ويتكون وينمو بشكل جيد من خلال التنشئة الاسرية الجيدة

- به تدرك الحياة وبه يحسن الإنسان التصرف وبه تسير الامم

- لكن التركيبة الخاطئة والافكار المدركة الخاطئة تولد الامراض النفسية المتواجدة

في حياتنا المعايشة العربية نتيجة سوء في المعالجة المعرفية للعالم الغربي وللحياة

ككل هذا هو نوع من الادراك لدى البعض من العرب.

#### د. يحيى:

شكراً د. حسينة، وقد رددت عليك ردا مختصرا أول أمس ضمن الحوار حول الموضوع، أرجو أن تكونى

التركيبة الخاطئة والافكار الهدركة الخاطئة تولد الاهراض النفسية الهتواجدة في حياتنا الهايشة العربية

قرأتيه إنشرة 15-2-2012 الحوار يتواصل حول

الإدراك (8) "الحوار يحل محل المتن")،

وهى فرصة أن أدعو أصدقاء بريد الجمعة لمتابعتنا في موضوع الإدراك.

## د. أميمة رفعت

الإدراك:

لست متأكدة إذا كنت ما سأكتبه يُعَد تعقيبا على ما تكتب ولكنها أفكار أوتداعيات خطرت لى ....إلخ

#### د. يحيى:

شكراً د. أميمة، وقد قمت بالرد على مداخلتك أيضا أول أمس، وسوف يرد عليك (وعلى) د. محمد يحيى الرخاوى الأسبوع القادم، ولعلى أجد فرصة للتعقيب على رده أبضا، والدعوة عامة....

\*\*\*\*

الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (50)

الإدراك (11) الحوار يتواصل حول الإدراك (8)

الحوار يحل محل المتن

## أ. عمر صديق

استاذي العزيز، لدي فضول شديد بمعرفة المزيد عن تعدد الذوات مع العلم اني قد سألت ذلك من قبل وقرأت ما نصحت بقراءته ولكن اشعر اني متعطش لمعلومات اكثر حيث لم تكن كافية, واين تقع الوساوس بين هذه الذوات، عندي 100 سؤال عن تعدد الذوات ولا أريد أن ازعجك بها فهل من سبيل الى معرفة المزيد؟

## د. يحيى:

برجاء مواصلة متابعة ما ننشره عن "الإدراك"، ففيه انعطاف متكرر نحو موضوع "تعدد الذوات" إلى أن نعود إليه مستقلا مرة أخرى.

#### د. اشرف

أود أن يكون هناك رابط يجمع كل ما كتبت عن الإدراك في هذا الموقع، لأننى كدت أن أفقد الخيط من كثره الإستطرادات.

## د. يحيى:

عندك حق وسوف أوصى بذلك.

المجاب هنا کشف بالکشف حجاب

#### د. اشرف

ما هو الفرق بين الإدراك\"/ الحقيقى \\" والإيحاء الذاتى وخصوصا فى موضوع إدراك الله جل وعلا ؟ أعرف أننى سأفتح على أبواب الجحيم بإستعمال تعبير الإدراك الحقيقى.

شکر ۱۰

#### د. يحيى:

لا يمكن الرد الكافى هنا الآن لكن هذا الموضوع سيأتى ذكره حتما مع الاستمرار فى فحص الملف أرجو أن تصبر علينا يا أشرف قليلا (أو كثيرا)

\* \* \* \*

# الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (49) الإدراك (10) حول الإدراك (7) الحوار يتواصل برسالة من واقع الخبرة

## أ. عمر صديق

استاذي العزيز، الحوار غني جداً وممتع جداً، لا يسعني الا ان اجلس مستمتعاً متعلماً، مع العلم ان ملايين الاستفسارات (مبالغة) قد ظهرت فكثير من الكلمات التي ذكرتها وددت لو عرفت تفاصيل اكثر عنها، مثل الفرق بين الادراك والتخيل والخيال.

## د. يحيى:

أدعُ لى يا عمر أن أستطيع أن أكون عند حسن ظنك، مع دعوة ضمنية للدكتور محمد يحيى وكل من يعيننى على ذلك.

\* \* \* \* \*

## <u>حوار مع الله (47)</u>

## من موقف "بين يديه"

## أ. عمر صديق

استاذي العزيز، لم استطع ان اتخيل ان العظيم الكبير محجوب! سبحانه ان يحجبه شيء!, ولكن العباد هم المحجوبون عنه.

#### د. يحيى:

الحجاب هنا كشف والكشف حجاب ألم تلاحظ يا عمر؟ إن لكل الغلوم ضد، وليس طد، وليس ضد، وليس ضد الغلم الجهل، وإنها التغصب لإحداهها هو الضد

\* \* \* \*

## <u>حوار مع الله (49)</u>

## من موقف "بين يديه"

## د. هبه عزوز

إن لكل العلوم ضد للجهل ضد وليس ضد العلم الجهل، وإنما التعصب الإحداهما هو الضد.

وان علاقة الإنسان بالأرض والسماء.

هى علاقة ما هو معروف "مرئى" واللامعروف والمجهول ولذا ارتباط الإنسان أقوى بالأرض عن السماء، وإن كنت أرى أن ما يجب أن يسعى له الإنسان هو ألا يرتبط بالأرض ولا بالسماء، ولكن بما بينهما ما هو بين الأبيض والأسود.

فالإنسان مرتبط أكثر بالجمع بين الخير والشر والعلم والجهل.

## د. يحيى:

شكراً

لقد فرحت بانتباهك أن "التعصب" (الوحيد) هو الضد الميت القبيح، أما الحركية بين الجهل والعلم فهى "تبض المعرفة" لكننى بصفة عامة لا أميل إلى هذا التفضيل ولا إلى هذا التفصيل هذا

## د. هبه عزوز

الحجاب فكرة وجود حاجب بين العبد وربه لا توحى لى بالبعد، وإنما توحى لى بقربه فهو يبعدنى بحجاب ويدنو من خلفه.

#### د. يحيى:

بل من خلفه ومن أمامه ومن حوله: "وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ" شكرا

\* \* \* \*

## تعتعة الوفد

أكلة لحوم البشر "الكانيباليون" في بورسعيد

د. رفيق حاتم

(كابوس : كتب د. رفيق حلما (انظر بعد) موجزه اعتراض عن تصوره عن اقتراحى عقد محكمة ثورة استثنائية حتى لو راح ضحيتها أبرياء كثر، (وسوف أعرض الحلم ونقده حالا بعد هذا الرد المبدئي).

"أن "التعصب" أن النوحيد) هو الضد الهبيح، أما الحركية بين الجهل والعلم فهد "نبض المعرفة"

## د. يحيى:

## أهلا رفيق

أنتظر منك تعقيبا "واحدا" على البريد كل بضع سنوات، أحسن من الشيء

أبدأ أولا: تعقيب نظرى على حلمك النابع من قراءتك الانتقائية، دعنى أطلب منك أن تعيد قراءة الفقرة التى كتبتُها بهذا الشأن فى الوفد مثلا وهى هى ما أكرره فى هذا الشأن عادة:

هناك ثلاث مستويات للعدل يا رفيق ذكرتها هكذا في "تص" مقالتي في الوفد، وفي كل أحاديثي

"ثم نروح نحن نواصل إتمام رسالتهم لبناء مصر دون التوقف عند الانتقام من قاتليهم الذين قد تم إعدامهم غالبا بمحكمة الثورة إياها، أو حتى، إن لم تتكون هذه المحكمة، الذين تجرى محاكمتهم بمحكمة العدل الدستورية الشريفه أو محكمة العدل الاحترام لكل دمعة غالية من أم تُكلى أو والد مكلوم"

وقد أعلنت أننى ضد محكمة الثورة، لكنها أفضل من محكمة الشارع، وأفضل إرباك القضاء الرسمى وإهانته بالهتافات والاحتجاجات والمظاهرات والتهديد.

كما بيّنت أننى مع المستوى الثانى وهو القضاء العادى الملتزم بمبدأ "الشرعية": "لا جريمة ولا عقوبة إلا بنص" (عادى)

أما المستوى الثالث فهو محكمة الله العدل الحق الرحيم، فهو وحده الذى سوف سيعاقب كل من قتل أو ظلم أو أفسد أو أفشل من أول أوياما حتى الثوار مروراً بالمستشارين في أى محكمة وبالمجلس العسكرى، "وأنا وأنت" (على رأى أولاد البلد).

وهكذا تضطرنى يا رفيق أن أكرر وأكرر لأننى أشعر أنك، وكثير من القراء والمشاهدين فى حاجة إلى تكرار فأعيد أنه توجد ثلاث مستويات من العدل بعد استبعاد عدل (لا عدل) الشارع:

عدل القضاء الرسمى (مبدأ الشرعية فى حدود نصوص القانون والقدرات البشرية)

- عدل القضاء الاستثنائي (محكمة أو محكمة الثورة في حدود غضب الناس واحتمال ظلم الأبرياء)
- وعدل القضاء الإلهى (الله تعالى اسمه العدل وليس العادل)

\* \* \*

ثم انتقل إلى حلمك يا رفيق وأكمله بنقد اسميه "حلم على حلم" فالحلم شعر آخر، والشعر لا ينقد إلا شعرا، وهو منهج ابتدعته في نقدى في الفصل الثالث في كتابي عن "أحلام فترة النقاهة" لنجيب محفوظ، ونشرته "الشروق" في كتاب تجده أيضا في الموقع "عن طبيعة الحلم والإبداع"، وكان ينشر تباعا على مدار حوالي سنة كل خميس، دعنا نجرب.

## حلم د. رفيق حاتم

كابوس حامت أن مجلس الشعب أو الجيش أو الثوار قرروا العمل بما أشرت إليه فنصبوا محكمة ثورية وأحالوا 5000 شخص إليها و حكمت بالإعدام شنقا علي 954 و كافتك المحكمة (د.يحيى) باقتياد المحكوم عليهم إلي حبل المشنقة فأخذت الواحد تلو الآخر وألبسته العمامة السوداء وطلبت منه أن يستشهد أو يدعو ربه طلبا للمغفرة فاستجاب و شكرك ودعا لك بدوام الصحة وطول العمر فحركت الذراع التي تتحكم في الطبلية فسقط المحكوم عليه وظل يتدلي في صمت وتأكد الطبيب من وفاته فنزع الحبل من عنقه وأشار لك فتوجهت لإحضار المحكوم عليه التالي...استيقظت مفزوعا...

# التقاسيم (حلم على حلم):

"... وتغيرت الصورة بعد أن انقطعت الكهرباء ثم عادت بعد ثوان: فوجدتُ ميدان التحرير امتلاً بناس من كل الأعمار وكل الألوان والجميع يلبسون الريش حول وسطهم، ونصفهم الأعلى عار إلا من عقود من ورق الشجر، ولون بشرتهم في هذا النصف الأعلى أبيض ناصعا مشرب بحمرة تتناسب مع الشعر الأصفر، لكنها تبدو نشازا مع الأنياب البارزة، أما النصف الأسفل ويرغم

تغطيته بريش نعام طويل إلا أن لونه الداكن السواد كان يبدو من بين عبث الريح بالريش.

التفت إلى مجمع التحرير فوجدته تحول إلى مسرح كبير به مقاصل (جمع مقصلة) إلكترونية عددتها فوجدت أنها اثنى عشر مقصلة، وأخذت تتعالى هتافات في الميدان مليئة بالدم، والإعدام، والانتقام، وانقض بعض الراقصين على بعض المشاركين كيفما اتفق وصفوهم في صفوف وقد كمموا أفواههم وربطوا أذرعهم خلفهم، فهلل الناس وكبروا، وإذا بى ألمح أن ابنى وصديقى رفيق حاتم هو ثالث واحد في الصف الرابع، فقفزت من بين الجميع أصرخ أنه لم يكن هنا أصلا أثناء قتل الشهداء، وأنه لم يزر مصر في هذه الفترة إطلاقا، وأن عندى صورة من مريضة تحبّه كان يعالجها في "سان سباستيان" بالقرب من باريس في نفس توقيت اتهامه، وأنى أعرفه وهو أرق من أن يفعص صرصورا في الحمام، ولا أحد يسمع ، فأخذت أزيح كل من يعترض طريقي، لكن المقصلة بدأت عملها أتوماتيكي وقطعت رأس الشخص الأول، ثم الثاني ولم يبق إلا واحد ليأتى دور ابنى رفيق، وكنت قد وصلت إليه وإذا به يدفعني بصدره وأنا أحاول أن أخرجه من الصف ويقول لى دعنى لو سمحت، ألم تقل أن الأبرياء سوف ينالون الشهادة ويدخلون الجنة، أم أنك تستخسر فيّ الجنة لأني على غير دينكم، قلت له ما هذا، ألا تعلم أن الله لا يفرق بين الأديان؟، وفجأة انقطعت الكهرباء مرة ثانية وأطفئت كل الأنوار، وتوقفت عمل المقصلات الكهربائية ولم يعد أحد يرى أحداً،

وحين أضيئت الأنوار من جديد وجدت المنظر تغير ووجدتنى جالسا فى المونماتر ومعى "نسمة رفيق حاتم" فرحت أسألها عن ياسمين وفرح وأمهمها ابنتى امانى، وإذا بها تبكى، فأنزعج، لكنها تعود تضحك وتقول: خدعتك ، ثم راحت تصفر بغمها فحضرت ياسمينة ثم فرح ورحن يغنين معا ومعها، ويتضاحكن ويدفعننى من فرط

بهجتهن إلى سلالم الساكركير، فأتعثر متدحرجا حتى أسفل السلالم المحددة درجاتها بزوائد حديد، والجروح تزداد انتشارا لكن بدون ألم يتناسب مع حجمها، وفي نهاية السلم، وجدت رفيق وأماني في انتظاري بالحضن وهما يقهقهان ويبدآن في تضميد جراحي فأسألهم عن سبب الضحك فيقولون لأن هذا "كتشب" وليس دما..."

وأستيقظ وأنا أرقص داعيا لمصر بالسلامة، ولهم بالفرح والتوفيق والعودة لنبنيها من جديد كما تستحق.

#### د. محمد الشرقاوي

تقول لمين الكلام ده يادكتور يحيي كل ماتقول لشاب الكلام العاقل اللى حضرتك بتقوله يقولك اسطوانة مشروخة دم الشهيد والمحاكمات والمجلس العسكرى لازم يمشى وحكومة مدنية وفي الاخر يقولك البرادعي حبيب الملايين وقائد الثورة ونسيوا اللي عايشين والمرضى والمستضعفين والاقتصاد اللي عمال يخرب كل يوم ونسيوا الهدف الاصلى وهو مصر بلدنا.

#### د. يحيى:

ومع ذلك دعنا نقوله بلا ملل.

#### أ. رويدا الصديق

المقتطف: أولا: بالتوجه فورا إلى مجلس الشعب ليتحمل مسئوليته، لأن الشعب اختاره ليتحمل مسئوليته، لأن الشعب اختاره ليتحمل مسئوليته لا أكثر ولا أقل، حتى لو وصل الأمر إلى مطالبة المجلس، أن يصدر غدا قانونا بإنشاء المحكمة الثورةا" أو المحكمة الشعبا"، ليُحاكم خلال اسبوعين أو شهر على الأكثر عشرة أو خمسة آلاف، ولتحكم المحكمة المستعجلة بالإعدام على ألف، أو ما تشاء، وليكن منهم ثلاثمائه أبرياء،

التعليق: السلام عليكم اكيد لشعوب قرار في اللجوء للاستقرار النفسي حتى لو مش لمنتهي الدقه في القرار زي ما شعب امريكا ما عمل وارغم بوش باخذ قرار الحرب علي العراق والقضاء علي صدام شخصه حتى يطمئن قلب شعبه، وبلمثل كما فعل اوباما مع ابن لادن وبالفعل قام بقتله وايضا لطمئنه قلب شعبه، انا اوافق مع حضرتك في التضحيه بالابرياء وصولا للبناء وما ربك بظلام للعبيد

## د. يحيى:

أنا لا أوافق إطلاقا بالتضحية بالأبرياء كما بينت بوضوح سواء في مقالى أو في ردى على د. رفيق على

حاتم حالا، كل ما فى الأمر أن هذه الغوغائية فى الشارع وفى الميادين التى تطلب الثأر وتحكم بالإعدام على متهمين دون محاكمة، هى أقسى وأقبح وأظلم من أية محكمة استثنائية لها قواعد وقوانين استثنائية لها حددوها، سواء سميت محكمة الثورة أم محكمة الغدر أو أى اسم استثنائي غبى.

فإذا لم تستطع سلطة الدولة الحالية أو القادمة بعد قليل أن توقف هذا العبث الوحشى فى الشارع وتعتبر الاعتداء على الشرعية وعلى القضاء العادى جريمة كبرى، فالأفضل أن تعمل هذه المحاكم القبيحة التى هى من مضاعفات كل الثورات، وسيكون الظلم فيها أقل من ظلم الشارع والغوغاء، والمعترضين على أية حال لأنها لابد سوف تشمل ضمن هيئة التحكيم أو القضاة مستشارين وشخصيات عامة وربما بعض الثوار الشبان وبعض أعضاء مجلس الشعب فى اطار مواد مهما كانت قاسية، فهى أرحم من أحكام الحقد والغوغاء فى الشارع ..الخ

## أ. عمر صديق

استاذي العزيز، استمعت الى نصيحتك ورحت ابحث عن هاتين الكلمتين الكانيبالية العالمية فوجدت المقال قرأت بعضه ولكني توقفت للتعليق حيث سأحاول بل من المهم ان اكمل قرائته، الموضوع من الاهمية بمكان ان يطرح الكثير من الاسئلة، خصوصاً مسألة "\المال ولا شيء غير المال\". وتقريباً منذ بداية متابعتي لحضرتك في كل مرة اريد ان اشير الى هذا الموضوع ولكني اؤجل، ولا ادري لماذا! حيث اني اريد ان اوصله بشكل مباشر! فهل من سبيل الى ذلك؟ هل من الممكن ان اتصل بك عن طريق الهاتف او النت لشرح الموضوع باختصار؟

#### د. يحيى:

شكرا يا عمر مرة أخرى على مثابرتك، لكن أرجو أن تقدر أن هذه المواضيع لا تحل بالهاتف، أما عن الاتصال بالنت، فماذا نفعل نحن الأثنان الآن بالموقع الآن اليس هذا اتصالا على النت؟ أم أنك تعنى حوارا من الذى يسمونه "دردشة" (أو شات)

عذرا

أنا لا أعرف هذه التقنية ولا أرحب بها دعنا نتحاور وسط أصدقائنا حتى يشاركنا من يشاء شكرا مرة أخرى

#### د. أسامة فيكتور

الله ... الله ... الله

ولكن هناك تعقيب وسؤال:

السؤال: كيف تصل هذه الرسالة لجزء فاعل من هؤلاء المتحمسين المغيبة عقولهم – على الأرجح- فلا يفكرون بالمنطق التالى:

من المستفيد مما يحدث؟ لو سأل هؤلاء الشباب نفسهم هذا السؤال ربما أدركوا ما تقصده في هذه الرسالة (اليومية).

التعقيب: بناءً على هذا السؤال: من المستفيد؟؟

ربما يتولد لسيادتكم فروض أخرى تصل لقطاعات أخرى من المتحمسين فتساهم في إعادة حركة البناء بدل التوقف والهدم.

#### د. يحيى:

# المستفید باختصار هو من یرید خراب اقتصاد مصر بالذات

#### د. عماد شکری

لا أعتقد أن هناك من يسعى لخراب مصر لا داخلها ولا خارجها (ممكن تقسيمها) ربما هى قضية المصلحة وأن كل الأطراف تريد أن تتجو بنفسها بما فى ذلك أن تقتل وما فيها المجلس العسكرى والشرطة (التى كانت جريحة لأيام فقط)، التوقف عند الشهداء ليس للشهداء أنفسهم لكن بما يمثل موقعهم من معنى وعدم التوقف عندهم حتى لا تخرب مصر هو إنكار للمبادئ البسيطة المجردة بهدف المصلحة أيضا، وهو بشكل أو بآخر تورط مع هؤلاء الكانباليون فى خطتهم ليس العكس (فى نظرى) هم يدفعونا أيضا للبحث عن المصلحة وقد نجحوا فى ذلك مع معظم الشعب (غير الثائر).

والذى لن يتوجه للمجلس وبالمناسبة فقد توجه الشباب للمجلس ولم ينصفهم ولن ينصفهم فعلى الأقل يلتزم هذا الفصل الثورى بمبادئه ورثائه العنيف للشهداء لبناء مصر دون استقرار وشكرا.

# د. يحيى:

اختلف معك بوضوح يا عماد، وأنا لم أتبنّى فكرة المؤامرة لخراب وتخريب اقتصاد مصر إلا بعد أن قرأت

مئات الصفحات في موضوع لا أحبه وهو "الاقتصاد العالمي الحالى"، فما في ذلك "حروب العملات" و"الكانيبالية المالية المعولمة" وقد أشرت إلى مقال واحد من ذلك لم تكلف خاطرك أن ترجع إليه وهو مقال جورج حداد بعنوان "الكانيبالية الامبريالية العالمية وعملية افتراس الشرق الأوسط الكبير" سنة 2007

الشهداء لا يسعدهم عند ربهم المزيد من الدم، ولا الإعدام بغير محاكمة تحت دعوى أخذ حقوقهم ولا إزاحة المجلس العسكرى مبكرا، وإنما يسعدهم الحفاظ على كرامة الإنسان المصرى متهما، بل ومجرما، ويسعدهم أكثر، إرساء قواعد الدولة مستقلة اقتصاديا، لها قضاء عادل، وكرامة دولية، ورب واحد.

\*\*\*\*

## تعتعة التحرير

## أيها الشباب .. فوَّتوا عليهم فرصة خراب مصر

## أ. عماد فتحي

اتفق معك على هذه الرؤية الصادقة الأمينة، كثير من ناسنا البسطاء الصادقين أعتقد أنهم يتفقون معك في هذه الرؤية وقد رصدته على قدر ما استطاعت من خلال الناس في المواصلات العامة وانصاتي لما يقولون، ولكن أخشى من أن الأصوات الأخرى التي على الطرف الآخر من ناسنا أصواتهم أصبحت عالية جداً لدرجة أنهم حتى لا يستطيعوا سمع أحد آخر غير أصواتهم هم وأظن أنهم الآن يكلمون أنفسهم منفصلين عن باقى ناسنا من الشعب، مما قد يساهم ذلك إعطاء فرص أخرى لمن يريد والسيطرة والهيمنة علينا وتتفيذ ما يريدون.

#### د. يحيى:

أرجو يا عماد فتحى أن تقرأ تعقيبي على رأى د.عماد شكرى

\*\*\*\*

# قراءة في كراسات التدريب نجيب محفوظ صفحة (60) من الكراسة الأولي

د. هبه عزوز

إن الإنسان يفنى عمره فى انتظار ما هو آت - حتى إذا جاء فقد استماعه به واستمتع بالانتظار إلى ما هو آت بعده- ولم يدرك أن كل آت قريب.

# د. يحيى:

## شكرا لإعادة هذا الجزء من المتن

\* \* \* \*

## عام

#### أ. إيهاب

انا ايهاب نائب كلى صناعى بمستشفى حميات امبابه كل يوم ادخل اقرا اليوميات احيان بافهم واحيان كتير مش بافهم حاجه د يحى عاوز اسيب الكلى واشتغل معاكم فى المستشفى طبيب نفسى ينفع ولا لا بس ما اعرفش اى حاجه فى الطب النفسى غيراليوميات اللى حضرتك بتكتبهه واللى مش بافهم اغلبهه ينفع ينفع ابدأدراسة الطب النفسى دلوقت ولا اكمل فى غسيل الكلى وكفايا عليه متابعة اليوميات وندوة حضرتك الشهريه؟

#### د. يحيى:

هذا أمر متروك لك

أنا أعتقد أن عملك الحالى رائع وإنسانى وكريم لأنك تساعد فى الإسهام فى غسيل الكلى لمجموعة من البشر فى أيأس مراحل عمرهم لكننى شخصيا حين أتصور أننى مكانك أعتقد أننى لن أحتمل وأننى سوف أعانى يوميا كل ما تعانى، وهو ما لا طاقة لى به.

أما عن العمل فى الطب النفسى فهو عمل شاق جدا لمن أراد أن يأخذه مأخذ الجد، ويقامر بأن يتغير شخصيا مع مرضاه وهم يتغيرون.

الأمر متروك لك تماما، وعليك أن تقرر بنفسك أهلا بك على كل حال ويمكنك مقابلة د. ماجدة صالح (25080876) مديرة المستشفى أو د. مصطفى الرخاوى مساعدها في هذا الشأن وهما مسئولان عن مثل طلبك أهلا بك وشكرا مرة أخرى على متابعتك

أ. دينا شوقى

احلى حاجة في مصر ولمصر بكل صدق وحب

د. يحيى:

شكرا

الحمد لله

أ. محمد

أربع وتلات جميلة القصيدة

د. يحيى:

يا خبر!!

كل الأربعاء والثلاثاء "قصيدة"؟!!

هذا من أجمل التعقيبات التي وصلتني

أرجو أن تصل إلى د. أميمة رفعت ود. محمد يحيى

\* \* \* \*

رسائل من الفيس بوك

تعتعة التحرير

أيها الشباب .. فوّتوا عليهم فرصة خراب مصر

#### **Mohamed Ali Bakr Mahadl**

هذا الشعب الذي خصه الله بانه و اهله في رباط الي يوم الدين ...هذا الشعب له خصائص مختلفه ... انه المدافع عن الدين و الحضاره الانسانيه و مكارم الاخلاق .

#### د. يحيى:

أرجو أن تقرأ مقالى غداً فى التحرير بعنوان: "الشعب المصرى الجديد" أو أن تنتظره فى إعادة نشره يوم الأثنين القادم فى الموقع فى سلسلة نشرة "الإنسان والتطور".

#### **Ahmed Abd El Wahab**

هذا الشباب الثائر الذى وفقه الله للقيام بهذه الثورة الرائعة سيفوتون على الفلول والأنناب محاولاتهم لجر مصر إلى الخراب بإذن الله .

# د. يحيى:

بارك الله فيهم ووقاهم شر المغرضين والانتهازيين والغافلين، ووقاهم أيضا شر أنفسهم

#### Mohamed Ali Bakr Mahadl

بأذن الله ستعود مصر قويه كما نعرفها .. بشعبها الطيب شعبا واحدا مسيحي ومسلم كما كانو ا دائما وسيفوتون أية فرصة على من يتلاعب أو يظن أنه يلعب بمصر وشعبها

د. يحيى:

سوف يحدث (حايحصل)

#### 

# 

من موقف "بين يديــه" (1)

وقال له (لمولانا النفري):

وقال لى:

لن تلقى في موتك إلا مالقيته في حيوتك.

وقال لى اعرض نفسك على لقائى كل يوم مرة أو مرتين

وألق ما بدا كله والقنى وحدك

كذا أعلمك كيف تتأهب للقاء الحق

#### فقلت له:

يختفى الحد الفاصل بين الموت والحياة لمن يتدرب على التتقل بين مستويات الوعى كدحا

من شاهد هذا، أو مارسه، أو يمارسه لا يؤجّل ولا ينخدع.

كيفما نحن: كيفما نكون: كيفما نصير.

حين لا أفصل الموت عن الحياة أتعرف على الزمن، في حضرتك،.

"أعرض نفسى على لقائك" هو غاية ما أملك، أما أن أطمع في لقائك

فهذا أكبر من قدرتي، ومع ذلك أحاول على شرط ألا أنجح، فأحاول.

كل يوم؟ مرة أو مرتين؟! ما أصعبها وأروعها!!!

كل يوم؟ مرة أو مرتين؟! ما أكرمك وأرحمك.

أحاول أن ألقى ما بدا كله، فأجد أن كل ما بدا يعدني بلقائك.

القاك وحدى، ليس لأنى معك بدونهم، ولكن لأنك معى نحوهم،

لقاء الحق هو الهول الأكبر.

أتعلَّمه، نعم، لكننى لا أتعجّله ولا أغامر بالقفز عليه، ولا أكف عن السعى إليه

لا أعرف معنى للخلود إلا أن أفنى متجددا في رحابك بك.

لن تلقد فد موتك إلا مالقيته فد حيوتك.وقال لد اعرض نفسك علد لقائد كل يوم مرة أو مرتينوألق ما بدا كله والقند وحدك كذا أعلمك كيف تتأمّب للقاء الدة

يغتفد الدد الفاصل بين الهوت والحياة لهن يتدرب علد التنقل بين مستويات الوعد كدحا

القالد وحدد، ليس لأند محلد بدونهم، ولكن لأنك محد ندوهم،لقاء الدق هو الهول الأكبر

أتغلَمه، نهم، لكننك لا أتغجُّله ولا أغامر بالقفز عليه، ولا أكف عن السمد إليه لا أعرف مهند للخلود إلا أن أفند متجددا

احفظ نهارات الخفط دابلة الخامة الماركة الخامة الماركة الماركة

فک رحابك بك

\* \* \* \* \*

من موقف "بين يديه" (2)
وقال له (لمولانا النفرَى):
وقال لى:
احفظ نهارك أحفظ ليلك،
احفظ قلبك أحفظ همك،
احفظ علمك، أحفظ عزمك

## <u>فقلت له:</u>

من رحمتك بعبدك الفقير إليك ألا تكلفنى إلا وسعي. لا أعرف كيف أحفظهم فأحافظ عليهم، بين يديك ليلى أقرب إليك، ونهارى تمهيد إليه قلبى لا يحيا إلا من خلال همّى إليك الذى هو هو فرحتى بك عِلْمى لا يكون علما إلا إذا كان "عزما" "فعلا" بين يديك إحفظنى، أحفظ منهم ما استطعت، وعليك أتوكل

حفظى ما أستطيع هو قربانى إليك حتى تحفظنى مما لا أعرف كيف أحفظه،

إنك لا تخلف الميعاد

### 

# 1633 – 32 مليون دولاراً فح شهرين!! "والباقد كام يا خبيبد؟!"

أنا مواطن مصرى اسمه "يحيى الرخاوى"، يرجو من الله، ولا يكتر على الله، أن يعيش حرا مكرما كما خلقه ربه ("ربى كما خلقتنى"!!) لكن يبدو أن تحقيق هذا المطلب بالطرق الحديثة أصبح يحتاج لأدوات أغلبها مضروب! مثل الفيس بوك، والتويتير، بالاضافة إلى حركات تحتية وفوقية، وبالتالى لابد من تمويل وجمعيات وحاجات سرية وعلنية أغلبها ملوث، فما العمل؟

ولأتكلم عن نفسى كنموذج لمواطن مصرى، "صُعبتُ" على أمريكا كثيرا جدا فانتبهت سيادتها أننى لست حراً فعلاً مثل إخوانى فى البشرية فى الولايات المتحدة الأمريكية أو اسرائيل أو إيطاليا أو جنوب إفريقيا، ولذلك قررت بكرمها السابغ أن تساعدنى أن أكون حرا مثل أقرانى البشر، حتى أتمتع بحقوق الإنسان، وتوابعها، لأنها اكتشفت مؤخرا أننى من نفس النوع المسمى "هومو سابيانز"، (الإنسان ذى العقل)، لكن الظاهر أننى لتخلفى الشديد تتازلت عن استعمال "عقلى" لفترة طويلة، حتى ضَمُر وتليف، ورحت أستعمل لغة عاجزة عن مسايرة قفزات العلم عبر العالم، اسمها اللغة العربية، وتوقفت عن المشاركة فى المؤتمرات العلمية جدا فى شرم الشيخ وواشنطون وباريس وبالتالى أصبحت أمارس طبا قديما لا يتماشى مع المنجزات الأحدث فالأحدث لتخدير الناس، وتطمينهم على مستقبلهم الزاهر تحت مظلة النظام العالمي الجديد، لكل ذلك قررت المخابرات الأمريكية الاستعانة بالجمعيات الرشيقة المهتمة بتحسين البشرية، أن تجعل هذا المواطن المتخلف "يحيى الرخاوى"، أقدر على إدراة شؤون بيته وتربية أولاده وأحفاده بحرية أمريكية الصنع مطعمة بتوليفة حقوق الإنسان المخلوطة بقرارات فيتو جاهزة لحمايته من تهورات حكوماته، وتخلف ثقافات ناسه، ومضاعفات غضبهم البدائي، أو حتى حمايته من قرارات أية وتضادية وطنية يمكن أن تزيده تخلفا فضلا عن القهر وقسسة قانونية أو تربوية أو اقتصادية وطنية يمكن أن تزيده تخلفا فضلا عن القهر

س قررت أمريكا بكرمها السابغ أن أكون تساعدند أن أكون حرا مثل أقراند البشر، حتد أتمتع بحقوق الإنسان، وتوابعها، لأنها اكتشفت مؤخرا أنند من نفس النوع المسجد "هومو سابيانز

لكن الظاهر أننك التخلف الشديد الشديد تنازلت عن استغمال طويلة، حتك ضَمُرُ وحت وتليف، ورحت أستغمل لغة عاجزة الغلم عبر الغالم، اللغة الغربية

أصبحت أمارس طبا قديما لا يتماشك مغ المنجزات الأحدث الأحدث الناس، وتطمينهم علك مستقبلهم الزاهر تحت مظلة النظام المالك الكالك الكالك المارية

والظلم والغباء فقررت – أمريكا المعطاء – بكل عنترية أن تعطى منحا لخواجات أحرار وشباب مصريين وشابات من هواة الديمقراطية، وضيوفهم الشركاء الخوجات (آخرهم كان ثلاثي المحلة الكبرى أمس 11-2-2012 للتحفيز للعصيان المدنى) تعطيهم هذه المنح ليصرفوها على واحد متخلف مثلى، خاصة وقد ضبطتنى متلبسا منذ قديم بإعلان رأيي فيها صراحة، واستشهدت "أبلة الناظرة" في ذلك بالمقتطف المنشور في هذه الصحيفة منذ أكثر من عشر سنوات في الوفد بتاريخ 2001/5/14 بعنوان "من يحكم العالم؟ ومن يحكم مصر؟" حيث كتب هذا المواطن المتدهور إنسانيا – الذي هو أنا – ما يلي:

".... إن الخطورة أن الوعى هناك قد تشكل بشكل مشوه حتى طغى على المنطق البسيط، وشوّه قيمة العدل التى يعرفها طفل يلعب مع آخر أى لعبة لها قواعد متفق عليها. من هنا يمكن القول: إن تأثير القوى التى تحكم العالم وصل إلى درجة أن تغوص فى وجدان الناس حتى لا يعودون يميزون الأبيض من الأسود أصلا".

إذن: انتبهت "الأبلة" أمريكا إلى أن مثل هذا كلام لا يصدر إلا من متخلف حتى لو كان أستاذا بالجامعة، فما بالك بطلبة الثانوى وخاصة فى المدارس بلا مدارس! وبناء عليه لابد من إنقاذ مثل هؤلاء الناس المساكين حتى يصبحوا بشرا مثل سابقيهم، وهذا يحتاج إلى الإنفاق ببذخ شديد على الجمعيات التابعة لمؤسسات عالمية ممولة منها، ومن أهل الخير بأسماء دولية ومحلية، ولابد من تزويدها بالخرائط سعيا إلى تقسيم بلادهم تقسيما يساعد على تنظيم الأمور بين الثقافات المختلفة لتصبح أكثر ديمقراطية وإنسانية (برجاء الرجوع إلى نص قرار الاتهام الأهرام 2012/2/10)

لكن يبدو أن الأمر أوسع كثيرا من مشكلة العبد لله وأمثاله: المفاجأة التى كشفت عنها التحقيقات أن هذه المنظمات كانت تدرب الحزب الوطنى طوال السنوات الخمس الماضية، وتؤيده فى كل سياساته وتدعم برامجه وأنشطته، ثم تحولت بعد مشروع "الثورة" المصنوعة (التى نأمل أن نحولها ثورة بحق لصالحنا 100%) إلى تدريب وتأبيد الأحزاب الجديدة، خاصة ذات المرجعيات الدينية، ومن بينها حزب النور والعدالة وغيرهما على كيفية إدارة الانتخابات لصالح كلً.

(ملحوظة: تقرير المخابرات العامة، والذي يعد مستندا في ملف القضية الحالية، أشار إلى أن الخرائط الخاصة بتقسيم مصر، سبق للسلطات السودانية، أن ضبطت خرائط لتقسيم السودان قبل أن يحدث بالفعل، في مقر المعهد الجمهوري بالخرطوم والذي تم إغلاقه! -عقبالنا يا جيرانا).

قررت المخابرات الأهريكية الاستعانة بالمهنات الرشقة المهتمة بتحسين البشرية، أن تحفل هذا الهواطن الهتخلف "يعيك الرخاوك"، أقدر علك إدراة شؤوي بيته وتربية أولادم وأحفادم بحرية أمريكية الصنع مطعمة بتوليفة حقوق الإنسان المخلوطة بقرارات فيتو جاهزة لحمايته من تهورات حكوماته، وتخلف ثقافات ناسه، ومضاعفات غضبهم الندائك

الوعد هناك قد الفطورة أن الفطورة أن الوعد هناك قد تشكل مشود علد المنطق البسيط، وشوّد قيمة العدل التد يعرفها طفل يلعب مع آخر أحد العبة لها قواعد مناف العلم المناف العلم المناف العلم المناف العبة لها قواعد العبة المناف العبة المناف العبة المناف العبة المناف العبة المناف العبة المناف المناف

وبرغم هذا الكرم والحنان فإن القضاء المصرى، "القاسى" جدا، تجرأ وأَعْمَلَ القانون المصرى الواضح العادى، وليس القوانين الاستثنائية ولا القوانين العسكرية ولا قانون الطوارئ المأسوف على إلغائه. فأقام الدعوى على عدد من هذه المنظمات ومنها ثلاثة مقار بمحافظات الإسكندرية والجيزة وأسيوط لمنظمة المعهد الديمقراطى الوطنى ذى الصفة الدولية، ومركزه الرئيسى بالولايات المتحدة الأمريكية، وأقيمت الدعوى لإدانة هذا المعهد لقيامه بتنفيذ العديد من برامج التدريب السياسى الغير مرخص به بإجراء البحوثوالدراسات وإعداد وتنفيذ استطلاعات الرأى وورش العمل والدورات التدريبية لبعض الأحزاب والقوى السياسية ودعمها إعلاميا لحشد الناخبين لصالحها...الخ.

وللأمانة فإن بعض الحكومات الغربية الطيبة، والمؤسسات الدولية حتى الإعلامية منها قد أقرت الإجراء القانونى الذى اتخذته مصر، كما أوضحت ذلك فى تقرير مطول لها، مثلا: أمس الأول الخميس 2012/2/9 وكالة رويترز قالت: إن هذه المنظمات ترتبط بأجهزة المخابرات وهى ذراع للحكومة الأمريكية وتكون دمى فى أيدى مخابراتها.

ودون التذرع بأيِّ من ذلك رحت أتهم "أبلة الناظرة" بأنها تعمل كل ما تعمله لتخريب اقتصاد بلدى، مع أنه اقتصاد ناشىء غلبان ضائع بين رأسمالية وطنية شللية، ومنافع سلطوية محدودة، ومع ذلك حقق معدلات تتمية – ربما بالرغم منه – لم يستطع أن ينكرها أي من المراقبين المحايدين، فكان لزاما على القوى الأمريكية الراعية للبشرية عبر العالم أن تسارع بتخريب هذا الاقتصاد حتى تُلحقنا باقتصادها المضمون من جانبها فقط، لأنه اقتصاد عَوْلمى خفيف ظريف، وهكذا اضطرت أن ترسل المعونات بالملايين لعملائها ليوزعوها بما يرضى ضمائرهم على قوى الحرية والديمقراطية والأحزاب المسكينة الدينية وغير الدينية.

وهكذا اختلطت أحلام الشباب وانتفاضته بتلوث مثل هذه النشاطات حتى عاد من الصعب تمييز الثورة من الفوضى، والخيانة من الأمانة، والرأسمالية الوطنية من الرأسمالية الكانيبالية (آكلة لحوم البشر) العالمية.

وياليت الأمر اقتصر على الإعداد والإثارة، إلا أن المعونات والتعليمات امتدت وتأكدت بعد 25 يناير 2011، لأن الإدارة الأمريكية الكريمة لم تطمئن إلى مسار الشباب والشعب نحو الحرية الحقيقية بالمواصفات التي رسمتها لها، وخوفا من "كهن" (لؤم) المصريين، وأن يحولوها لصالحهم بدون ديمقراطية ولا يحزنون حين يكتشفون أنها ديمقراطية مضروبة، راحت تواصل المعونات المعلنة المسجلة (فما بالك بالسرية)

حتى بعد 25 يناير، ومثل ذلك ما أعلن فى قرار الاتهام حيث تسلم المركز الرئيسى لمنظمة المركز الدولى للصحفيين بالولايات المتحدة الأمريكية مبلغ اثنين مليون وثمانمائة وأربعين ألفا وأربعمائة وأحد عشر دولارا أمريكيا فى شهرى أبريل ومايو 2011 أى

بعد 25 يناير بأربعة شهور ...الخ

#### ويعد

هذا بعض ما تم رصده من معونات علنية

فماذا عن ما لم يعلن أو يسجّل؟

ماذا عن المصاريف السرية؟

ولماذا لا تسمح لنا أمريكا – من فائض بند الزكاة حتى – أن نعطى لمواطنيها المستضعفين فى أرضها معونات توعيهم من ينتخبون، أو نعطى المسلمين الأمريكيين والسود دروساً مصرية فى التحايل للتصويت فى نفس صندوق الانتخاب أكثر من مرة، وألعاب أخرى لن أذكرها حتى لا أفشى السر مجانا!!

فى قريتنا، كان إذا رأى "عم السعداوى" كرما زائدا من ثرى بخيل على فقير ليس "له عنده مصلحه ظاهرة"، قال: إهِّبيبيهُ!! هَلْبتٌ فيه إنهُ! (هَلْبتٌ = لابد، وإنه = سببا خفيا، وذلك بلغة فلاحينا).

كما حكى لى والدى أن الحاج أحمد تاجر القطن فقد حقيبته وبها ما بها: فراح "عم أبو العلا" المنادى ينادى فى البلد (وسيلة الإعلان المحلية): "يا أهالى يا فلاحين يا أهالى هورين، الحاج أحمد أبو سويلم ضاعت "حقيبته وهى مغلقة" وأن من يجدها له حلاوة مائتا جنيه مصرى (كان ذلك فى أوائل الأربعينيات) فقال سمسار قطن "خواجة" كان يجلس على مصطبة أمام دكان "العراقى"، البقال جارنا، قال: "ميتين جنيه "خلاوة" والباقى كام "يا خبيبى""؟ فصارت مثلا (يعنى إذا كانت حلاوة العثور على الحقيبة مئتا جنيه، فكم يا ترى قيمة ما بداخلها).

وقياسا أختم مقالي بقولي:

32 مليون دولار في أبريل ومايو 2011 والباقي (السرى وغير المضبوط) كام يا خبيبي!؟؟

كل هذا الكرم يا أبلة الناظرة في سبيل تتوير أمثالي من المتخلفين حضاريا وديمقراطيا وإنسانيا؟؟

أكثر الله خبرك!! رينا بخليك!

• • • •

تفكير تآمري هذا؟؟؟

حاضر! حرّمت، ولكن:

هل مؤسساتنا القضائية العظيمة ومجلسنا العسكرى الصابر يفكرون أيضا تآمريا؟؟.

يجوز!!

إن تأثير القود التحد تحكم الغالم وصل إلك درجة أن تغوص فك وجدان الناس حتك الا يغودون يميزون الأبيض من الأسود أصلا

حوهكذا اختلطت أحلام الشباب وانتفاضته بتلوث مثل هذه النشاطات عاد من الصحب تهييز الثورة من الفوضك، والخيانة من الأولية الوطنية من الرأسمالية الوطنية الكانيبالية (آكلة لحوم البشر) الخالمية

### 

### 1634 – الشهب المصرك المديد، ومحلس الشهب المدينتد

الشعوب والأخلاق

والنفوس لا تتغير بين يوم وليلة، ولا تتغير بفعل فاعل، ولا تتغير بانتفاضة حق أه انفحار ثهرة غضب مهما كانت إشراقاتها ووعودها

إن مجرد ذكر كلمة "التغيير" هذ⊿ يشير إلك أننا فح مهاجهة عملية نمائية دائهة تحتاج وقتا يصل إلك عقود أو قروی، فهک لیست نقلة من نموذج ثابت جاهز إلك نهوذج أخر ثابت جاهز أيضا، مهما كان الأول فاسدا قبيحا، والثانك اعدا مضيئا

بدأت بعض المعالم تتضح إجابة على السؤال الذي تكرر طوال هذا العام، واعتذرت عن الإجابة عنه، عجزاً لا عزوفا، هذا السؤال الذي تنوع فيما بين: "ماذا حدث للشعب المصرى بعد 25 يناير؟" "ماذا حدث لنفسية الشعب المصرى"، "ماذا حدث لطباع الشعب المصرى"؟ ..إلخ، وكنت أعلل اعتذاري بشكل واضح أن الشعوب والأخلاق والنفوس لا تتغير بين يوم وليلة، ولا تتغير بفعل فاعل، ولا تتغير بانتفاضة حق أو انفجار ثورة غضب مهما كانت إشراقاتها ووعودها، وبغض النظر عن دوافعها ومسارها، وكنت أنبه أن تغيير شعب ما ليس مثل تغيير نقلات "فتيس السيارة" أو قنوات محطة التليفزيون. استسهال الحديث عن التغيير هو نفسه ضد التغيير، إن مجرد ذكر كلمة "التغيير" هذه يشير إلى أننا في مواجهة عملية نمائية دائمة تحتاج وقتا يصل إلى عقود أو قرون، فهي ليست نقلة من نموذج ثابت جاهز إلى نموذج آخر ثابت جاهز أيضا، مهما كان الأول فاسدا قبيحا، والثاني واعدا مضيئا.

ما أشير إليه بتعبير "الشعب المصرى" هنا هو ذلك الوعى التاريخي الجماعي االحضاري معا، وهو وعي ممتد حاضر هنا والآن مهما اختفي تحت السطح، حاضر الآن في الشارع والبيوت وأماكن العمل والتعليم والإبداع، وهو ليس قاصرا على ميدان التحرير، ولا هو مجلس الشعب، ولا هو الألتراس ولا هو الإعلام، وهو في نفس الوقت كل ذلك!!! أخشى ما أخشاه أن يتصور القارئ أنني أتكلم عن كيان نظري، أو هلامي، أو ميتافيزيقي، بل بالعكس فإنني أحاول أن أشير إلى ما أسميته مرارا "الوعى الجمعى الشعبي"، وهو الذي يشار إلى بعضه مؤخرا باسم "اللاشعور المجتمعي" social unconscious ، وكما أشار فرويد إلى أن الذبابة التي فوق ظهر الفيل تتصور أنها تقوده وهو يمشى، مشبها في ذلك "الشعور " بأنه الذبابة، أما الفيل فكان يمثل عنده "اللاشعور " القائد الأصلى، أقول بنفس القياس، نحن نتصور أن الميدان أو ماسبيرو أو

أشار فرويد إلد أن الدبابة التد فوق ظهر الفيل تتصور أنها تقوده وهو يهشد، مشبها فد ذلك "الشعور" بأنه الدبابة، أما الفيل فكان يمثل عنده الأصلد" الأسعور" القائد

بقياس التاريخ الأبقد يظل الشهب الكائن الحد يبدل قشرة جلده الواحدة تلو الآخر حد ليواصل نهوه

حتى الصناديق أو مجلس الشعب نفسه أو الرئيس هو الذى يقود هذا الشعب، فى حين أنه بقياس التاريخ الأبقى يظل الشعب الكائن الحى يبدل قشرة جلده الواحدة تلو الآخرى ليواصل نموه، اللهم إلا إذا مرت عليه فترات اضمحلال حين تلصق تلك القشرة بجسده فتعوق نموه حتى الهلاك، وهو حينئذ إما أن يمزق هذه القشرة مهما كان سمكها وصلابتها، (فهى الثورة) وإما أن يستسلم عجزا فهو الفناء، فإن نجح فى خلع القشرة المعطلة فعليه فورا فى إفراز قشرة جديدة مرنة قادرة على حماية الجسد ولو مؤقتا، وذلك برغم ظهور البثور، وأحيانا القروح فوقها

وفيما يلى بعض ما التقطت من إيجابيات هذا الشعب خلال هذا العام، (مع المبالغة)، وذلك قبل رصد القروح (ربنا يستر)

أولا: حوّط هذا الشعب بانتفاضة الشباب - بغض النظر عن القوى التى حركته فكان له فضل التقاطها - ومن ثم احتمال توجيه مسارها لصالحه حتى لو كان التخطيط الأصلى عكس ذلك.

<u>ثانيا</u>: منظر ميدان التحرير ليلة رأس السنة الميلادية والجميع يمارسون فرحة حقيقية معا، لا هي خواجاتيه، ولا هي حلقة ذكر، ولا هي رقص ماجن، وصلتني باعتبارها نبض الشعب المصري يضيء ليل الوطن في رحاب الله.

ثالثاً: انطلق هذا الشعب إلى صناديق الاستفتاء، وبرغم كل العيوب والتحفظات على النتائج، وحتى برغم نوعية النتائج فإن مجرد انطلاقه هكذا له معنى ودلالة أن هذا شعب يقظ ومستعد للتجربة وللمراجعة، ولكن ليس للرجوع. رابعا: بادر هذا الشعب أيضا إلى صناديق انتخاب مجلس الشعب، ومرة

رابعا: بادر هذا الشعب أيضا إلى صناديق انتخاب مجلس الشعب، و أخرى قال ما عنده فيمن يمثله، ومهما كان الحذر والتخوف والخداع، فإن الفضل يرجع لناس هذا الشعب الذين خاضوا تجربة جديدة عليهم، وهم مستعدون لتحمل نتائجها بما في ذلك تصحيحها.

خامسا: رفض هذا الشعب أن "يلبس مزيكا" في انتخابات مجلس الشورى ، وأصدر قرارا بنفسه أن يستغنى عن هذا المجلس تماما من واقع الممارسة قبل نصوص الدستور.

سادسا: رفض هذا الشعب بكل طبقاته وهيئاته أن يدرج قتلة استاد بورسعيد بين ناسه ، حتى لو كانوا يحملون هوية مصرية ، وراح الناس المصريون الحقيقيون يقفون بجوار المتهمين البورسعيدين المصريين الأبرياء، بقدر ما يقفون بجوار أهل الشهداء الأبرار.

سابعا: أفشل أغلب هذا الشعب الدعوة للعصيان المدنى لمجرد الإعاقة والاستعجال، وانصرف إلى عمله متحديا.

وسوف تتوالى الإيجابيات إذا واصلنا رعايتها إيمانا بحقيقة هذا الشعب، وحتى تتجح هذه المهمة علينا أن نرصد السلبيات التى طفت على السطح من بعض فئاته المتحمسة أو الغافلة أو المستعجلة أو المغرضة، لا لندمغها دون النظر فى مبرراتها، ولكن لنحذر من التمادى فيها دون مسئولية أو حساب، ومن هؤلاء:

أولا: الذين أصروا وتمادوا فى وضع أولوية المطالب الفئوية فى المقام الأول، وأحيانا الأخير دون أن ينتبهوا إلى مشاركتهم فى خراب الاقتصاد القومى وأثر ذلك حتى على هذه المطالب نفسها.

<u>ثانيا</u>: الذين استهوتهم الإثارة والتهييج للتهييج، فراحوا يكررون النص (سكريبت) بمقابل أو بدون مقابل!!

<u>ثالثا</u>: الذين غفلوا أو تغافلوا أن تمتد رؤيتهم لربط المحلى بالعالمي، فبالغوا في التركيز على شكل ومحتوى ظاهر التحركات المحلية، دون ربطها بالمؤامرات العالمية الأخطر والأخبث.

رابعا: المتعجلون الاستجابة دون حساب حتى الوقت اللازم لذلك، مثل الصراخ بتعجيل المحاكمات بغض النظر عن الشرعية القانونية، ودون إصدار قانون خاص يسمح بهذه العجلة بما تحمل من احتمال ظلم.

خامسا: الذين أهانوا القضاء والقضاة بالاعتراض على الأحكام الصادرة حتى الرفض عن غير طريق الاستئناف والنقض.. الخ وراحواينصبون المحاكم في الشارع والميادين ويصدرون أحكام إعدام دون محاكمة

سادسا: الذين نسوا الفضل وأنكروا الجميل جملة وتفصيلا، وكأن الخطأ مهما بلغ يمكن أن يمحو كل الفضل والحماية والتصدى والشجاعة

سابعا: الذين قبضوا المعلوم من جهات معلومة أو مجهولة لينفذوا ما يعلمون أو ما لا يعلمون ، دون أن يسألوا أنفسهم عن سر هذا الكرم ولمصلحة من؟

#### ويعد

إذا كان هذا هو "الشعب المصرى الجديد" بجماله وقوته وتلقائيته، وضعفه وأخطائه، فماذا عن مجلس الشعب الجديد؟

انتهت المساحة المتاحة، فحمدت الله، وقلت ننتظر لنرى، ونعطيهم فرصة، مطمئنين لحكم ومراجعة ورقابة شعبنا هذا، (من يدرى؟ ربنا يستر)

منظر میدان
التحریر لیلة رأس
السنة المیلادیة
والجمیع یمارسون
فرحة حقیقیة مخا،
لا هی خواجاتیه، ولا
وطلتی باعتبارها
نبض الشخب
المصری یضیع
لیل الوطن فی

هذا شعب يقظ ومستعد للتجربة وللمراجعة، ولكن ليس للرجوع

#### الثلاثــــــا ∡ 2012-02-21

# 1635 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (51)



الإدراك (12) مقدمة:

أنهيت نشرة الأسبوع الماضى (الإدراك 11) بطرح أسئلة محددة لبعض الأصدقاء، مع التذكرة بأن الدعوة عامة لكل من يهمه الأمر، أستشيرهم كيف أكمل بعد أن ازدحم ملف الإدراك بالحوارات المشتتة لمن يريد أن يواصل تتبع الخيط المحورى، وكانت هذه الأسئلة هى:

- 1) هل أرد أولا بأول مهما بلغت الاستطرادات والتداعيات؟
- 2) هل أكمل عرض وشرح الفروض كما ذكرتها الأربعاء الماضي؟
- 3) هل أكمل العرض وأنا أنتقى من التعقيبات أولا بأول ما يتناسب مع كل فرض من الفروض قبولا أو دعما أو نقضا أو تعديلا؟
  - 4) هل عندكم اقتراحات أخرى؟

وجاءنى الرد من الصديق الابن د. جمال التركى رئيس الشبكة العربية للعلوم النفسية التي أسميتها مؤخرا "شبكة إحياء علوم النفس في

قال د. جمال:

- بدءا: أؤيد المقترح الثاني بأن تكمل عرض وشرح الفروض كما ذكرتها.
- ثانيا: أعتقد أن رأيي والزملاء بالنسبة لحضرتكم هو مؤشر لمعرفة الإتجاه الذي يميل اليه متابعي "فكر الانسان والتطور" من خلال النشرة اليومية، ذلك اني ومن خلال متابعاتي لها وعلى مدى خمس سنوات، تبين لي انكم "تنصتون" باهتمام لكل ما "يصلكم " كتابة، لكن ما يصلكم ليس دائما هو المحدد في رسم توجه نشاطكم الفكري واهتماماتكم البحثية، ليس عن عدم اقتتاع، بل أحيانا قد تكون القناعة بادية من خلال ردودك، انما لصعوبة ان تكون على غير ما انت... ذلك انه تبين لي ان ما يصلك من "تغذية راجعة / Feedback" من "متابعي النشرة" هو بمثابة "تفحات اوكسيجين" تشحنك بالطاقة فتدفع بك قدما لتجدد عزمك ونشاطك، هذا اضافة الى عشقك كباحث ومفكر

أعتقد أن رأيك والزملاء بالنسبة والزملاء بالنسبة لحضرتكم هو مؤشر لهذوة الإتجاء الذك يميل اليه متابعك "فكر النشرة اليومية اليومية

ها يصلكم ليس
دائها هو المحدد
في رسم توجه
نشاطكم الفكري
واهتماماتكم
البحثية، ليس عن
عدم اقتناع، بل
أحيانا قد تكون
خلال ردودك، انها
لحفوبة ان تكون

را المالة في المالة في المالة في المالة الم

اسبح بهد ه وحيك في فضاء العلوم الواسع، كيفما شئت، القلت، مثنقل من زهرة الد اخره ( من فكرة الد أخره) امتص (خلاحة وتلك) ثم الفكرة وتلك) ثم الفكرة وتلك) ثم الفكرة وتلك شفاء للناس ( فكرا أحيلا فيه شفاء للناس ( فكرا أحيلا فيه خلاحها).

ومنظر "الحرية الفكرية"، من ذلك أرى أن أي مقترح لمسار "خارطة طريق" توجه عملك الفكري سواء من طرفك او من آخرين، هي بتقديري مثبطة بشكل كبير لحركة فكرك ومعوقة لتألقك وابداعك.

ليس لي الا ان اقول لك: "إسبح بهدى وحيك في فضاء العلوم الواسع، كيفما شئت وأينما شئت، تتنقل من زهرة الى اخرى ( من فكرة إلى أخرى) امتص رحيق هذه وتلك (خلاصة هذه الفكرة وتلك) ثم إهدنا عسلا مصفى فيه شفاء للناس ( فكرا أصيلا فيه خلاصنا وخلاصهم).

يبقى من حقك علينا (متابعي هذا الفكر)، ان تصلك منا "التغذية راجعة / Feedback" لما تبدعه ليزيد فكرك تألقا وابداعا، بذلك نكون قد ساهمنا بك ومعك في خلاص انسان عصرنا من انقراض هو قاب قوسين... لكن قصورنا تجاه هذا الفكر كبير (وأنا أول المقصرين).

\* \* \*

كذلك جاءني من د. أميمة رفعت رد قصير يقول:

"أرى أن الإقتراح الثالث هو الأنسب وهو أن تتنقى من التعقيبات ما يتناسب مع الفرض أولا بأول، وبذلك يتضافر الفرض مع المناقشة فلا أنت تركت الفرض، ولا المناقشة غطت على الموضوع الأساسي".

\* \* \*

#### الرد:

بعد شكرى د. أميمة، أبادر بالرد على د. جمال وأوافقه على رأيه لأنه غالبا قرأنى قراءة بسيطة صريحة عميقة، وقد عرف توجهى كما عرف طبعى، وأشكره أيضا على أمله في شخصى داعيا الله أن أكون عند حسن ظنه،

وفى نفس الوقت أجدنى مشفقا عليه من متابعة هذا الفكر الذى لا أشك فى أنه يحترمه ويأمل فيه خيرا، ليس فقط لعالمنا العربى، وإنما لمجتمعنا الإنسانى برمته، أملا فى انقاذ إنسان عصرنا الساعى حثيثا للانقراض بغباء تطورى يدفع كل البشر دون استثناء الظالمين الأفول دفعاً نحو الفناء أكاد أقول بشكل غير مسبوق.

لا أملك يا جمال إلا أن أدعو الله لك بالصحة، وطول العمر، وأن تستطيع أن تربى تلاميذ ومريدين وخبراء، يكونون صفا ثانيا قادرا على تسلم الشعلة التى أحييت بها الأمل فينا بحق.

بارك الله فيك وجزاك عنا خيرا.

وأهلا بك في مصر

وأستاذن أصدقاء الموقع أن أرحب بك غدًا

ثم أعود الأسبوع القادم لموضوع "الإدراك" للإدراك آملاً أن يوصلنا كدحا لنلاقيه.

### الإربهـــاء 22-20-10

# 1636 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (52)



# الإدراك (13) زيارة كريمة وحرج جميل

يزور القاهرة اليوم وغدًا – كما أشرت أمس – الإبن الأخ الصديق أ.د. جمال التركى رئيس الشبكة العربية للعلوم النفسية، والتي فضلت أن أطلق عليها مؤخرا بصفة شخصية شبكة "إحياء علوم النفس"، قياسا على "إحياء علوم الدين" للغزالي، يزورنا هذا الزميل الرائع القادر الفاعل وذلك للمشاركة في اجتماع للهيئة العلمية الاستشارية لـ"شبكة العلوم النفسية العربية" على هامش فعاليات مؤتمر "قصر العيني الدولي الخامس للطب النفسي" بكلية الطب قصر العيني. مناسبتان من أهم المناسبات التي أفرح بهما فرحا حقيقيا، فرحا هو مزيج من الرضا والأمل والألم والمسئولية، وأنا في أشد الحاجة إلى مثل ذك في هذه الأيام، فقسم الطب النفسي هذا هو تاريخي حيث تعلمت ونضجت وأحببت ناس بدي، ونظرت وكتبت، وعالجت، وعرفت ربي ونفسي، أما زيارة د. جمال فهي علامة مستقبل أمتي وأملي في إضافة متواضعة تسهم في المأزق الصعب للإنسان المعاصر انطلاقا مما نتميز به. نعم هو الفرح الخاص: المزيج من الرضا والألم والأمل والمسئولية!!

فرحتى بقسم الطب النفسى قصر العينى يصحبها شعور بتقصيرى لما أحمله نحوه من ديون أحاول أن أوفيها، تكلمت عنها كثيرا وكتبت فيها كثيرا، وجاء بعضها في الكتاب التذكرة الذي أشرفت على تحريره بمناسبة مرور خمسين عاما على إنشاء القسم (أنشئ سة 1949 وصدر الكتاب بمناسبة اليوبيل الذهبي لإنشائه سنة 1999) رحت أتصفح الكتيب وإذا بي أجد كل أفكارى وأفكار زملائي، بل أحلامي وأحلام زملائي مثبتة به وكأنه كتب الآن، وكأنه فهرس لمحتوى بقية حياتي حتى أنني فكرت أن أعيد طبعه أو أنشره تباعا في الموقع، خاصة وقد نسى بعض الزملاء الأعزاء هذا التاريخ بحسن نية، واعتبروا أول قسم للأمراض النفسية أنشيء في مصر سنة 1964

فضلت أن أطلق عليها جؤخرا بصفة شخصية شبكة "إحياء علوم النفس"، قياسا على "إحياء علوم الدين" علوم الدين"

فقسر الطب النفسد هذا هو تاریخد حیث تغلمت ونضجت وأحببت ناس بلدی، ونظرت وکتبت، وعالجت، وتغالجت، وعرفت ربطت بين بعض ما قرأت فى هذا الكتيب وبين زيارة الإبن والصديق أ.د. جمال التركى ووجدت مواضيع كثيرة مشتركة تطمئننى ليس فقط على مستقبل الطب النفسي، أو العلوم النفسية فى العالم العربى، بل على مستقبل العالم العربى نفسه بعد الفرصة التى أتيحت له أخيرا ، والتى لن تتبين معالمها إلا بما نفعل امتدادا لهذا وذاك، طول العمر، طول الدهر.

قبل وصول د. جمال وصلنتى منه رسالة ردا على رسالة سابقة لى كانت كالتالى: "...

هذه الشبكة أسميتها مصادفة في آخر نشرة لي عن "الإدراك" "إحياء علوم النفس"

قياسا على كتاب مولانا الغزالي

"إحياءعلوم الدين"

وهذا الإحياء هو بفضل رئيسها وفضل معاونيه أساسا، وفعلا وكل ما آمل فيه هو أن يكون الإحياء نابعا من ثقافتنا كنقطة بداية وليس غرور نهاية

وأكرر أسفى لما قصرت فيه رغما عنى وعليكم السلام إلى أن ألقاكم

#### يحيى

فجاء ما اعتبرته ردا هكذا.

الزملاء الافاضل

أعضاء الهيئة العلمية الاستشارية لشبكة العلوم النفسية العربية أعضاء وحدة الدراسة والبحث في الإنسان والتطور أعضاء لجان " المعجم الموحد للعلوم النفسية "

أسعد الله صباحكم

يشرفني إعلامكم عزمي، وعلى هامش تواجدي بالقاهرة (أيام 22-22 فيفري 2012) للمشاركة في اجتماع المجلس النتفيذي لاتحاد الاطباء النفسانيين العرب (الذي يعقد على هامش مؤتمر قصر العيني الدولي الخامس للطب النفسي) الالتقاء بمن يتيسر له من حضراتكم، وذلك الاربعاء 22 فيفرى 2012 من الساعة 18h30 إلى الساعة 20h30 مساء، بفندق "الزمالك ماريوت/ Zamalek Marriott Hotel" لتبادل وجهات النظر مع حضراتكم حول:

زيارة د. جمال فهد علامة مستقبل أمتد وأملد فد المأزة تسهم فد المأزة الصغب للإنسان المغاصر انطلاقا مما نتميز به

فرحتک بقسم الطب النفسک قصر النجینک یصحبها شخور بتقصیر ک لها أحمله نحوه من دیون أحاول أن أوفیها

وكل ما آمل فيه هو أن يكون الإحياء نابها من ثقافتنا كنقطة بداية وليس غرور نهاية

هل توجد جماعة تحمل اسم "وحدة الحراسة والبحث والبحث أعلا؛ أعلم أنك أنشأتها منذ ما يقرب من خمس سنوات عقد ترحيبك بفكرة

وربها عقدوا اتفاقا معك لتمتد فروع الجمهية المصرية للملاجات الجماعية إلك العالم العربك حتك تصبح الجمهية العربية للملاج الجمهية الحربية الملاح

ألم أؤكد أن المنطلاق فحد تأكيد مويتنا هو أن تكون بداياتنا من واقع المهارسة فحد عمق ثقافتنا، وبلغتنا المبقرية وليس بدعا بالترجمة ، ثم التعديل والتطبيق؟

مسيرة الشبكة واقعها، مستقبلها بعد التحولات الجسام التي شهدها (ويشهدها) عالمنا العربي من:

- سبل تطور نشاط "وحدة الدراسة والبحث في الإنسان والتطور".

 "المعجم الموحد للعلوم النفسية"، المعوقات والمرحلة التي وصل اليها إعداده.

# التعليق الذي أستأذن موضوع "الإدراك" ليحل محله اليوم:

بصراحة أنا فرحان بلقائه فعلا جدا،

لكننى فزعت من البند في أجندة اللقاءات ونصه "سبل التطور" "وحدة الدراسة والبحث في الإنسان والتطور" ورحت أتساءل:

ما هذا يا جمال؟ هل توجد جماعة تحمل اسم "وحدة الدراسة والبحث في الإنسان والتطور"؟ أصلا؟ أعلم أنك أنشأتها منذ ما يقرب من خمس سنوات عقب ترحيبك بفكرة النشرة اليومية مع إعلانك إشفافك على من هذا الجهد اليومي الذي أعانني الله عليه لأكثر من خمس سنوات بفضلك وفضل كل من وثق في حقنا كأمة عربية في التميز والاستمرار، ومع ذلك فأنت سيد العارفين أن هذه الوحدة هي من ضمن تكريمك لفكري لا أكثر، وأنك ظللت تنتظر المشاركة وتدعو لها بكل نشاطك وحبك، وأنه لم يشترك فيها طوال خمس سنوات ما يربو عن أصابع اليد الواحدة، مع كل تقديري واحترامي للمباركات والتقريظ التي وصلتتي بصدق خالص من الاساتذة الزملاء أصحاب الفضل، لكن هذا لا يعني الاشتراك في شيء مسمى بهذا الاسم العزيز على والذي ابتدعته أنت لكل الأمل، والحب، تحت اسم "وحدة الدراسة والبحث في الإنسان والتطور "ياليت"!.

أحرجتنى يا جمال، ماذا أفعل؟ ومن هؤلاء الذين سوف يحضرون هذا البند الثانى؟ وكيف أتصرف؟

فقمت بما يلى، وهو يبدو أقرب إلى الفكاهة، لكن هذا ماحدث والله العظيم. اتصلت بابنتى أ.د. منى الرخاوى وهى زميلتى فى نفس القسم – بقصر العينى، وطلبت منها – ضاحكا – أن تعتبر هذه الوحدة جزءا من نشاط الجمعية التى أنشأتها مؤخرا: أعنى "الجمعية المصرية للعلاجات الجماعية" وطلبت منها أن تجود علينا ببعض أعضائها يحضرون هذا الاجتماع على شرط أن يكون قد قرأ الواحد/ة منهم ولو نشرة واحدة من الألف وستمائة أربع وثلاثون 1634 نشرة التى صدرت يوميا حتى الآن، وتصورت أننى بذلك أمارس الطقس المصرى الظريف الذى استشهدت به مرارا، واسمه وتصورت أننى بذلك أمارس الحقس عددا من الناس (بمثابة الكومبارس) يلبسون لبس

ألم أشر إلد علاقة مستويات الإدراك بها يجرد فد العلاج الجمعد من تنشيط كثير مها أهمل من قنوات الإدراك، ولغاته

حتد إذا بضح المحلق المحدل الكدح المحلق أدركنا وجود الله سبحانه بجهاع إدراكاتنا، وليس بأدلة تفكونا؟

وكتب الأمة الغربية ما تستحقه بفضل جهد أبنائها ويابيا من كل مجال لنسهم من كل الأمم في تخليق "الوعد الجماعد الخالمد التخريب والتفكيك

العازفين، ويحملون آلات موسيقية على شرط ألا يلمسوها، ويلفون داير البلدة الصغيرة كل يوم جمعة مع الفرقة وهم يشوحون بأيديهم، وكأنهم يعزفون مع الثلاثة أو أربع عازفين الحقيقيين ...إلخ، وبديهي يا جمال أننى قررت أن أعترف لك قبل الاجتماع بحقيقة الأمر وأن هؤلاء الطيبين قد حضروا – إذا حضروا – لمجرد الترحيب بك، والفرحة بدعمك، وربما عقدوا اتفاقا معك لتمتد فروع الجمعية المصرية للعلاجات الجماعية إلى العالم العربي حتى تصبح الجمعية العربية للعلاج الجمعي،...الخ

من يدرى يا جمال، أنت قدرها وزيادة، ما دمت بهذا الإصرار وهذه المثابرة التي حققت بها هذه المعجزة.

ولكن ما علاقة هذا اللقاء، وهذه الجمعية بموضوع "الإدراك" المفروض أن نواصل نتاوله في نشرة اليوم ؟

تعال نعاملهم، وكأنهم مجموعة العمل المعنية ونربط دعوتك فدعوتهم - ولو تعسفا - بهذا الموضوع هكذا:

- ألم أقل أننى استلهمت أغلب مادة هذه الأطروحة عن الإدراك من ملاحظاتي العامة في العلاج الجعي أساسا
- ألم أؤكد أن الانطلاق في تأكيد هويتنا هو أن تكون بداياتنا من واقع الممارسة في عمق ثقافتنا، وبلغتنا العبقرية وليس بدءا بالترجمة ، ثم التعديل والنطبيق؟
- ألم أشر إلى علاقة مستويات الإدراك بما يجرى فى العلاج الجمعى من تتشيط كثيرٍ مما أهمل من قنوات الإدراك، ولغاته، حتى إذا نجح الجدل الكدح الخلاق أدركنا وجود الله سبحانه بجماع إدراكاتنا، وليس بأدلة تفكيرنا؟
  - ألم تكثيف لنا نشرات الأسبوع الماضي وقبل الماضي، عن الإدراك،
     وما دار فيها من حوار على ثراء الاختلاف وعمق أبعاد المسألة؟.
  - أليس هذا هو ما نرجوه يا جمال مما يسمى "وحدة البحث والدراسة في الإنسان والنطور "؟

### عزيزي جمال:

أهلا بك في بيتك وبين أهلك.

حقق الله آمالك فينا، وأحلامنا بك، وكتب للأمة العربية ما تستحقه بفضل جهد أبنائها وبناتها في كل مجال لنسهم مع كل الأمم في تخليق "الوعى الجماعى العالمي الجديد"، في مواجهة التخريب والتفكيك العولمي الخبيث.

أهلا يا جمال..

### الخهيـــــــس 23-20-1202

# 1637 – قراعة في كراسات التدريب (بخيب محفوظ)

سم الله الدحد الرميم نب ممسئط ، ترخيم تجيب عدف ادارت جيب مدرا سراس الدامتوم من ما عاقي المنه و الليق المدال الما أسر أحداله مهد مرا ص 62 من الكراسة الأولى بسم الله الرحمن الرحيم نجيب محفوظ أم كلثوم نجيب محفوظ فاطمة نجيب محفوظ عندما يأتى المساء الليل طويل ياما أمر الفراق نجيب محفوظ نجيب محفوظ نجيب محفوظ نجيب محفوظ

القراءة:

فى نشرة 29-12-2011 العدد: 1581 صفحة التدريب رقم "51" يبدأ الأستاذ تدريبه بأغنية "يا ما أمر الفراق"، فى حين أنه ينتهى تدريبه هنا اليوم بنفس الأغنية، يا ترى متى تأتى مثل هذه الأغنية أولا ومتى تأتى آخراً؟ وإذا كان قد الحقها هناك فوراً بأنه "اللى حبك يا هناه"، وهى أول أغنية لحنها زكريا أحمد لأم كلثوم سنة (1931) فنحن نقابل هنا مع نفس الأغنية: السهر، وعد للنجوم، بتسلسل تصعيدى: فهو ليل طويل بدأ "عندما أتى المساء" و"امتلأت السماء بالنجوم فراح يعدها"، كل ذلك حالة كونه "يعانى الفراق" وقد سبق أن ناقشنا أصل وفصل هذه الأغنية ومصاحباتها من أغان أخرى فى النشرة الباكرة (صفحة تدريب 51 نشرة 2011/12/19 العدد: 1581)

خادانگ قابک الیا البیته لها نادانیولها شاهد عینیاک اقیت زهانگ وافانگ

عندها يأتد الهساء، وبخوم الليل ثُنْثرأسألُ الليلَ عن بخهد، متد بخهد يظهر

### أولاً:

"الليل طويل": فضلت أن أترك هذه الجملة بلا تعقيب مستقل مع أن "السيد جوجل" أرشدنى إلى أنها وردت فى كتاب "الأمثال للإمام أبو الفضل الميدانى" ضمن مثل:

"الليل طويل وأنت مقمر"

لكننى حين قرأت تفاصيل ورود هذا المثل استبعدت أن تكون هذه الرواية قد حضرت الاستاذ أصدلا، واكتفيت بعلاقة طول الليل بالفراق بالسهر بعد النجوم.

### ثانياً:

# "سهران أعد النجوم"

هى مقطع من أغنية "نادانى"، من فيلم الوردة البيضاء (1933)، كلمات: احمد رامى – الحان: محمد عبدالوهاب، ومن أجمل مقاطعها نادانى قلبى إليك لبيته لما ناداني ولما شاهد عينيك لقيت زمانى وإفانى

### ثالثاً:

أما "عندما يأتى المساء" (1937): فقد شدتنى كلماتها لمؤلف لا أعرفه "محمود أبو الوفا" ولم يسعفنى وقتى الآن لأبحث عنه، وجذبتنى نهايتها وهى تصف شعورا بالوحدة شديد الثراء إذ يقول محمد عبد الوهاب وهو يجسد كلمات أبو الوفا:

عندما يأتى المساء، ونجوم الليل تُنْثر أسألُ الليلَ عن نجمى، متى نجمى يظهر

.....

حتى تنتهى هكذا، وأنا أكرر هذه النهاية جاءنى صوت عبد الوهاب يدغدغ أذنى، فانتبهت إلى مدى حبى لهذا المقطع بأدائه وتلحينه:

. . . . .

كلَّما وجَّهتُ عينى نحو لمَّاح المحيَّا لم أجد فى الأفقِ نجماً واحداً يرنو إليَّ هل تُرى يا ليل أحظى منكَ بالعطف عليً فأغنى وحبيبى، والمنى بين يديً أ

ولكن قبل ذلك كان هذا التلاقى بين العبق والأنوار فى ذوبان الأرواح من أرق ما شكرت الأستاذ أن هدانى إليه.

> يا حبيبى، لك روحى، لك ما شئت وأكثر إنَّ روحى، خير عبق، فيه أنوارك تظهر.

كلَّما وجَّهت عيند نحو لمَّاح المحيَّالمِ أَجد فك الأَفقِ بخما واحدا يرنو إليَّهل تُرك يا ليل أحظك منك بالغطف عليَّفا عند وحبيب، والمند بين يدكً

یا حبیبد، لك روحد، لك ما شئت وأكثرانًّ روحد، خیر عبقِ، فیه أنوارك تظهر

### الجهـــــة 20-12-2

# 1638 – حـــــوار بريــــد الجههــــة

#### مقدمة:

استقر الرأى على أن ننقل أغلب التعليقات على موضوع "الإدراك" إلى بريد الجمعة، على أن ننتقى منها أولا بأول ما يفيد استمرار عرض المتن يومى الثلاثاء والأربعاء دون عرقلة معطلة ما أمكن ذلك.

\*\*\*\*

الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (49) الإدراك (10) الحوار يتواصل حول الإدراك (7) الحوار يتواصل من واقع الخبرة

د. أميمة رفعت

### الحوار حل محل المتن:

لى رد صغير على الدكتور محمد يحيى أرجو أن تحيله إلى البريد فهذا مكانه على ما أظن أتفق معك يا د . محمد تماما أنه لا يصبح علميا أن نأخذ بنظرية و كانها شأن بديهي لا يحتاج إلى نظر وتمحيص ، ولهذا فقد قلت في نهاية هذه الفقرة أن الإختلاف ثراء، إذ أن إعتراضك تحديدا هو الذي جعلني أنتبه لما أفعله بتلقائية فتوقفت عنده وأعدت النظر . وهذا الجدل بين النظرية بين إعتراضك و بين ما إختبرته شخصيا هو الذي أثراني فخرجت أكثر إيمانا بالنظرية و لكن هذه المرة بالعلم.

لماذا لا نعتبر الخبرة و التجربة - وربما الحدس أيضا - خطوة أولى تسبق العلم بفروضه ونظرياته ولا يمكن الإستغناء عن أى من الخطوتين؟ بل إذا إختلفت الثانية مع نتائج الأولى فيجب إعادة النظر في هذه النظرية \" العلمية. "\

بمناسبة تعدد الذوات، أود أن أصارحك بشىء لم أقله أبدا لأى إنسان لا لأنه سر مقدس ولكن لأننى جبانة، خفت أن يظن بى الناس الظنون.

سأحاول أن أتشجع الآن: أمر بخبرة معينة أحيانا عندما أكتب، أو أمارس العلاج

النفسى، أو عندما ألعب الألعاب النفسية من وقت لآخرمع د . يحيى، أو مناسبات أخرى أغلبها تأملات، ربما تسميها لحظات إبداع إذا شئت لست متأكدة تماما، أشعر بداخلى يتفكك و يشترك مع هذا التفكك جسدى بإستجابات مختلفة كل مرة عن الأخرى ولا تأخذ هذه الخبرة أكثر من لحظة، هى قصيرة زمنيا و لكنها عميقة وهائلة فى التأثير . كما أننى أسمع لهذا التفكيك صوتا، ليس بأذنى ولكن بالأذن الداخلية إذا قبلت أنت هذه التسمية، وهو بالتحديد صوت ( crepitation ترن بداخلى التسمية بالإنجليزية هكذا)، و هو صوت يسمعه الأطباء بالسماعة الطبية عند وضعها على الرئة فى حالات الإلتهاب الرئوى، ولأكون أكثر تحديد ألقاه كصوت الطرقعة \ crepitation أرى التفكيك بين كيانات لا يمكننى تحديد شكلها، لا تنفصل ولكنها تتزحزح من مكانها وتصدر هذا الصوت. لا أدرك كل هذا لحظتها ولكننى أدركه بعدها بفترة، باتت هذه الفترة أقصر كثيرا الآن بعد أن تعرفت على تلك الخبرة، وأصبحت أوضح حتى أننى أحيانا أدركها بعد حدوثها فى اللحظة التالية مباشرة ويربكنى هذا الزمن القريب جدا فلا أعرف إذا كان منطابقا مع اللحظة الأولى أم يليها، غالبا هو يليها.

هذا يجعلنى موقنة - لا بالإستنتاج ولكن بالمعايشة - أن بداخلى ذوات أخرى، وليس فقط لأننى طبيبة نفسية أو أعالج مرضى.

كيف ترانى الآن؟ مجنونة شوية؟ ربنا يستر.

وأخيرا .. لقد منحتتى شرفا لا أستحقه بأن جمعتنى مع الدكتور يحيى فى كلمة \" نظريتكما \" وكأننى وضعتها معه و طبعا هذا ليس صحيحا فهى نظريته وحده.

لم أفكر في يوم من الأيام أن أضع أى نظرية في أى شيء، أنا \" كبيرى \" أفترض أشياء واعتبر نفسى جاهلة فلا أتعلق بفروضى كثيرا إلا بعد جهد في القراءة و محاولة المعرفة وغالبا ما أجدها في النهاية بدائية وتحتاج إلى تغيير.

خطر لى خاطر آخر الآن، ربما تقصد أنها نظرية ديحيى وأنا الوحيدة المؤمنة بها وهكذا تصبح \" نظرينتا \" وتكون قد فصلتنا أناوهو عن بقية الخلق ولا إيه؟

### د. يحيى:

أولا: أحيلك إلى د. محمد يحيى ليرد بمعرفته. ثانيا: أنا شخصيا أصدق تجربتك لأن بدايتى مع كل الناس هى "أن أصدق" وهذا قد يفتح آفاق مهمة حين نصل إلى شرح فرض (بل أكاد أقول حقيقة) "العين الداخلية" حين أتناولها فى موضوع الإدراك.

ثالثا: حكاية "أنا الوجيدة المؤمنة بها"!! يا ترى هل هذا يعتبر لصالح النظرية أم ضدها على طول الخط؟

\* \* \* \*

الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (50)

الإدراك (11)

الحوار يتواصل حول الإدراك (8)

الحوار يحل محل المتن

### د. ماجدة صالح

هممت بالرد على سؤالكم الكريم بالإختبار الثالث: أى بإكمال الفرض مع إنتقاء ما هو مناسب مع كل فرض من الفروض، ولكن بعد قراءتى لتعقيب د. محمد يحيى على د. أميمة هذا التعقيب الرائع بهذا الإسهاب الفلسفى العميق غيرت رأيى ووجدت أنه قد يكون من الأفضل أن تكمل حضرتك عرض وشرح الفروض كما ذكرتها، وتخصص يومية أخرى للرد على أولا بأول على التعقيبات والتعقيب على التعقيبات .. هذا إذا تعذر عرضها في بريد الجمعة.

#### د. يحيى:

هأنذا خصصت بعض بريد الجمعة لهذا الحوار المفيد والذى سأقتطف منه ما ينفعنى وإنا أواصل شرح الفروض الأصلية.

شكرا

\* \* \* \*

### د. أميمة رفعت

#### الإدراك:

لا تتخیل مدى سعادتى للرد المفصل هذا على تجربتى الخاصة مع مرضاى ، فأنت تعلم مدى جوعى الشدید للإشراف و المناقشة ، و كم تمنیت أن أكتب لك كل تجاربى و ما أظنه جدیدا – على أنا طبعا – سواء من ملاحظاتى أو ملاحظات المرضى أنفسهم ، و لكننى أحجم عن هذا فلا تقلق أنا مسيطرة تماما على نهمى و طمعى و لا أنساق لهذه الرغبات الأنانية.

ولكننى فكرت إذا كنت ستفصل بعضا من الإدراك مع إنتقاء بعض كلمات من هذه التجربة لتضمها للموضوع ، فعلًى إذا أن أوضحنقاطا معينة لاحظتها في ردك ، الذي أشكرك بجد عليه للمرة الثانية:

1− نعم .. ما قصدته بالجسد الحسى هو ما يلتقطه الجسد بالحواس الخمس فقط لا غير.

### د. يحيى:

مع تطور عرض الفروض قد نكتشف عددًا من الحواس أكثر من حكاية الحاسة السادسة والسابعة، ولست متأكدا إن كنا سنسميها حواس أيضا أم "عيون الإدراك الأخرى" أم ماذا؟

### د. أميمة رفعت

2- أن كلمة "\ النتوير \" التى إستخدمتها ، و لا أعرف كيف وصلتك ، هى مستوحاة أساسا من المرضى ثم من صورة قفزت إلى ذهنى وهى صورة عبقرينو العالم فى مجلة ميكى حينما تتير فوق رأسه لمبة عند توصله إلى فكرة ما.

أما المرضى ، فقد سمعت تعبير (النور) أو (حاجة نورت) عندما يصلهم شيء ما ، بل أن إحدى المريضات في بدايات العلاج وصفت ما يحدث لها بأن داخلها كان مثل الصفحة المظلمة و الآن ترى نقط ضوء صغيرة مبعثرة عليها غير كافية للرؤية بعد و لكن تعطيها أملا.

هذا ما قصدته بالتنوير و هو يختلف عن النور الذي يصاحب فهم مسألة صعبة مثلا ، إنه نور يعطى فرحة ، أملا ، وحفزا للإستمرار .... لا أعرف إذا كان هذا إدراك أم تحريك للوعى ، أم ربما تحريك للوعى يعقبه إدراك فمعرفة جديدة ، كل هذا مرتبك عندى، و بالتأكيد لا أستطيع فصله عن وجدان المريض إذا ما تحدث عنه لحظتها.

#### د. يحيى:

نظرا لطول ممارستى على كل المستويات فإنتى تعلمت أن أحترم كل هذه المشاعر، وأنتبه لمثل هذا الوصف الصادق والمتجدد، لكنتى لا أقف عندها، ولا أفرح بها إلا من الناحية الفنية، فقد علمتنى الخبرة أن مثل هذا "التنوير" عمره قصير، وأن التغيّر الأبقى هو عادة نتيجة للتراكمات الأصغر على المدى الطويل.

طبعا أنا لا أتحفظ على كلمة كلمة "التنوير" لذلك، لكنها بقدر ما تذكرنى بأن "الله نور السماوات والأرض"، تذكرنى الناحية الأخرى بالمثقفين التنويريين الذين يصدرون الأحكام من على المكاتب،

لكننى أصدقك.

### د. أميمة رفعت

3- أؤكد لك أنه لا بوجد أى إيحاء من أى نوع من ناحيتى للمرضى ولا حتى إيحاء غير مقصود، فأنا واعية لهذا تماما و حريصة كل الحرص ألا تقسد منى التجربة.

#### د. يحيى:

#### لا .. لا .. لا .. إلا هذا

إياك والاطمئنان لهذا النفى الحاسم هكذا، إن للايحاء طيف من صفر إلى مائة، وهو يتم عبر قنوات كثيرة، وعلى مستويات مختلفة، ويمتد من التلقين السلبى، إلى التأثير الكلى الغامض، والنوع الأغمض منه يقترب من حوار مستويات الوعى فلا يعود إيحاءا، أما النوع على أول مدارج طيف الإيحاء فهو سطحى وعمره الافتراضى قصير.

## د. أميمة رفعت

4− لا أستطيع أن أجزم ما هو الخيال أو تحريك مستوى الوعى إلا من خلال ما أراه
 من المريض نفسه.

عدد قليل جدا (أكاد أعدهم على أصابع اليد الواحدة) يخرجون من هذه اللوحة مبتسمين و يقولون ا" حاجة ظريفة ا" و يتحدثون عنأنهم للمرة الأولى يجربون خيالهم إلى هذا الحد . أماالأغلبية فأشعر تماما بتغير في حالتهم بمجرد أن ينتهى دور الخيال و يدخلون في عالمهم الداخلى، و بعد الإنتهاء من ذلك تكون نظراتهم زائغة و يحتاجون إلى لحظات صمت طويلة و غالبا كوب من الماء أيضا. وبعد ان أطمئن عليهم يجب أن تنتهى الجلسة فورا . بعضهم علّق بنفسه : أنه بدأ بالتخيل ثم فقد تواصله بالمحيط الخارجي تماما (مع أنه يسمع أسئلتى !؟) ، فماذا تسمى هذا ؟

وهنا خطر على بالى سؤال: هل يمكن إعتبار الخيال أحد مستويات الوعى أيضا ؟ د. يحيى:

الخيال هو نوع من التفكير، وعلاقته بالإدراك الذى نحاول أن نسبر أغوره ضعيفة جدا، وحين نأتى للتفرقة بين الهلاوس الحقيقية والصور الخيالية قد يتضح الأمر أكثر، خاصة وأن هذه التفرقة تفيد في استعمال العقاقير وتوقع تأثيرها من عدمه.

لا أميل إلى اعتبار التفكير (حل المشاكل) ضمن مستويات الوعى هكذا ببساطة مع أنهما مغلفان بوعى بارد جاثم عادة، وفي نفس الوقت لابد من احترامهما لأنهما أداة المستوى العقلانى الأحدث، وبالتالى فالخيال يسرى عليه ما يسرى على التفكير بالنسبة لاعتباره وعياً أم لا.

# د. أميمة رفعت

5- إن تضفر مستويات الوعى (أعجبنى هذا التعبير) ليس هدفا قريبا ، بل أنا أوقظ هذه المستويات و أدرب المريض على الإنتقال بينها فقط بكل الطرق التى تخطر على بالى فى كل الجلسات الفردية والجمعية أيضا مستغله الهنا و الآن، وأملى فى النهاية - معى أو بعد أن يتركنى المريض - أن تبدأ هذه المستويات فى التضافر على مهلها.

#### د. پحیی:

أظن أن كلمة "أدرّب" هذه بعيدة عن خبرتى وأفضل عليها تعبير "تتعلم معا"، والوقت في مسألة "التضفر" شديد الأهمية وهو أطول عادة من أمانينا، وقد يمتد بعد انتهاء العلاج سنينا حتى يتحقق "بعض التضفر".

### د. أميمة رفعت

6- أننى لا أستطيع تقييم هذه التجرية بالذات حتى الآن و جل ما أفعله هو تجميع الملاحظات المختلفة، و لكننى أعتقد أننى أحصل احيانا على نتيجة ما منها ألاحظها بعدها بعدة جلسات: فبعد أن يكون المريض كالكتلة الأسمنتية الصلبة التى لا تسمح لى بمحاولة تشكيلها يتحول قليلا إلى عجينة أكثر ليونة يمكن العمل معها ... و لكننى لا أعتقد أن هذا نتيجة مباشرة لتجربة اللوحة وحدها .. لست متأكدة إطلاقا.

أعتذر عن قطعى لحبل أفكارك و سأصمت قليلا لأستمع .... و كلى آذان صاغية.

#### د. يحيى:

النتائج الجزئية مهمة، وإن كان تدوينها صعب، وقد يمسخها التدوين.

كل ما أحتفظ به خلال العشرين سنة الأخيرة حتى الآن هو عدد من الأشرطة والسديهات يبلغ المئات ولست أعرف متى أرجع إليها، ولا كيف أفرغها، ولا أطمئن بعد رحيلي إلى أن أيا من تلاميذي سيستطيع أن يتم هذه المهمة كما أتصورها، فأترك الأمر لله وأفعل ما أستطيع. لا تشغلي بالك كثيرا بالتدوين على حساب الخبرة، مع أنه مهم جدا.

#### د. أشرف

## المقتطف:

البادى من البيئة المعرفية: أما البيئة المعرفية فهى بالتأكيد تتجاوز مسألة المنبهات الحسية والعلامات، لتستوعب كل أنواع المعلومات والمعارف التى تتيح نفسها للفرد أو يستطيع الفرد أن يتعامل معها (أو حتى يقترب منها)

### التعليق:

ماذاعن تللك التي لا تتيح نفسها بسهوله للفرد لأنها تحدث على نطاق آخر من الزمن والأبعاد (Different scale) لانتعامل به?

أزعم أنها تلتقط وخصوصا من المبدعين وذوى الحدس . لاأعرف إذا كان ذ لك متضمنا في العبارها" أو يستطيع الفرد أن يتعامل معها (أو حتى يقترب منها) ا"أم لا....... د. يحيى:

من حيث المبدأ أوافق، وأشعر أنك معنا جدا يا أشرف لكن بالنسبة للنص الذى أوردته فهو من مداخلة د. محمد يحيى، وسوف أحيل تعليقك إليه.

### أ. نادية حامد محمد

أرجو من حضرتك شرح وتوضيح في اليوميات التالية التقرقة بين البصر والبصيرة في الإدراك، وكيفية إنهما مكملان معاً.

#### د. يحيى:

سوف أحاول بإذن الله، فإن نسبت أو ازدحمت المثيرات وتسابقت التداعيات، فذكرينى ثانية يا نادية إعملى معروفا.

الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (51) الإدراك (12) اقتراحات عرض الأطروحة

#### أ. دينا شوقى

\*\*\*\*

اشكر حضرتك على المجهود المبذول معنا لزيادة وعينا بكل نواحى الحياة و بما يزيد من ادراكنا نحن انفسنا

#### د. يحيى:

العفو

ربنا يخليك

وينفع بالمحاولة والرد والحوار جميعا

الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (52) الإدراك (13) اعتذار: زيارة كريمة وحرج جميل

### د. إيمان الجوهري

\*صدقت اكثر النهارده معني الدأب والمثابرة عندما تشرفت بمقابله المثابر المناضل د.جمال...بعد الفرح به والذي منه لا انكر انيغيرانه جدا من صبركما ودأبكما (د.يحيي ود.جمال) فقات اقول لكم علشان اكسر سمي.

\*\*د يحيي حضرتك اتكلمت معانا النهارده عن ان يجب أن لا نترجم الطب أو نعربه وخصوصا الطب النفسى ...وأنه شيئ خاص بنا وبلغتنا وثقافتنا...

طيب والعمل يجب أن نؤسس بقي للطب النفسي العربي من جديد ولا ايه؟؟ بتعريفاته وتشخيصاته وعلاجه من وحي ثقافتنا ...يعني نسمي ونبتدي من الأول بقي ...أنا باعزم على حضرتك

#### د. يحيى:

بصراحة : "تعم" أنا أحاول واحتاجكم معى يا شيخة هذا قد يبقى

. . . . .

### تعتعة التحرير

### الشعب المصرى الجديد، ومجلس الشعب الجديد

### أ. عماد فتحى

عملية التغيير عملية صعبة وشاقة كما أشرت، وهي عملية مستمرة، ولكني أعتقد أن ما يحدث لنا هو أننا لم نعرف جميع خسائرنا من المرحلة السابقة سواء (اقتصادية، علمية، روحانية، سياسية. الخ)، وكأننا ننظر إلى جانب واحد فقط من هذه الخسائر، دون النظر إلى باقى الجوانب مما يكون معطلاً ومعيقا لنا في السير نحو التغيير المستمر.

#### د. ىجىي:

علينا يا عماد أن ننظر إلى الخسائر، وإلى المكاسب أيضا في كل مرحلة مهما كان الظاهر حاسما، وداعيا للتفكير بطريقة "إما أبيض أو أسود"، الأمور الآن أصبحت أكثر غموضا ، وقد تتكشف

وقد لا تتكشف، فإن لم تتكشف فعلينا أن نبحث كل الاحتمالات، ونراجع، ونبحث، ونراجع ثم نرى، ونفعل ما

نستطيع ونحن نستطيع.

# د. شيرين

المقتطف: مثل الصراخ بتعجيل المحاكمات بغض النظر عن الشرعية القانونية، ودون إصدار قانون خاص يسمح بهذه العجلة بما تحمل من احتمال ظلم.

التعليق: وهل ما حدث طيلة 30 عاما كان تحت مظلة الشرعية القانونية؟ أعتقد انه من العدل أن ماحدث استثنائيا لابد وأن يحاكماستثنائيا خاصة وأن صور الإدانة واضحة ولا تحتاج إلي نقض.. فلا لوم لهم علي صراخهم.....

#### د. يحيى:

حكاية "صور الإدانة واضحة" بعيدة كل البعد عن قيمة العدل الموضوعى، وسوف يحاسبنا "العدل، الحق، العليم" عليها حسابا عسيرا

أرجو أن تقرئى يوم الاثنين القادم فى النشرة مقالا بعنوان: "... وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شُنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاً تَعْدِلُوا"، وإن كنت فى عجلة فاقرئيها غدا (السبت) فى جريدة التحرير. شكراً

(ملحوظة: كذلك يمكنك أن تقرئى الحوار بينى وبين د. رفيق حاتم في البريد اليوم)

\*\*\*\* <u>تعتعة الوفد</u>

## 32 مليون دولاراً في شهرين!! "والباقي كام يا خبيبي؟!"

### د. أسامة عرفه

هذا عن الرأس فماذا عن الذيل
هذا عن القدم فماذا عن الحذاء
هذا المتآمر و هذا الخائن
متآمرون هم و الخائنون مصريون
رحم الله شهدائنا

#### د. يحيى:

لعلك قرأت تحذيرى من "استعمال الشهداء" لتحقيق عكس ما كانوا يرجونه، وأيضا هم مازالوا يرجونه وهم عند رب اسمه "العدل"، برجاء قراءة مقال: "أكلة لحوم البشر "الكانبياليون" في بورسعيد" الذي نشر بجريدة الوفد بتاريخ 8-2-2012، وفي نشرة الأحد هنا رقم ( 1626) بتاريخ 21-2-2012،

### د. رفيق حاتم

حلمك باقة من الفل و الورد و الياسمين. وصلني التوضيح و فرحت به بالمناسبة عندما قرأت حلمي مرة أخرى و جدت اني نسيت خطوة فلم تلف حبل المشنقة... ربنا ستر...

# د. يحيى:

# فلماذا تحرمنا يا رفيق من آرائك مادمت تستشعر بصدق كل هذا الجمال والروائح الزكية.

### د. رفيق حاتم

أعلق علي المقالات السياسية من دون النفسية ربما لأنها أسهل او أنها فرصة للمشاركة فيما يجري. مدخلي انتقائي و لكن معرفتي بك تسمح لي الا أكون مختارا، استغرب مثلا في مقالة اليوم هذه العبارة: ...ولا قانون الطوارئ المأسوف على إلغائه...هذا القانون الذي امتد اكثر من ثلاثين عاما حتى فقدت كلمة طوارئ معناها لماذا يكون عندك مأسوف على إلغائه؟ لا أظن أنك تدعو لحاكم يعدل إذا طاب له ذلك ويملك قانون يتيح له البطش ما شاء؟

#### د. يحيى:

يا رفيق يا رفيق، هل غابت عنك السخرية المصرية، تعبير "المأسوف على إلغاؤه" هنا هو "تريقة صرف" يا رجل!!!

### د. رفيق حاتم

أما عن تمويل أمريكا لمنظمات مصرية ب 32 مليون دولار في شهرين ...ل...تخريب الاقتصاد الوطني؛ منذ عام 79 و أمريكا تدعم سنويا الاقتصاد المصري و الجيش المصري بما فاق 32 بليون دولار للمعونة العسكرية فقط. ما هي القرائن علي

و المخطط الأمريكي لتدمير الاقتصاد المصري؟ النظام المالي الحديث يهدد دول عدة في العالم و ما يحدث في اليونان يستحق التحليل و العبر. هل نحن من الضعف و العجز بحيث لا ندافع عن وجودنا فنصبح لعبة في يد من تسميهم بالكانيباليون (أكلة لحوم البشر) و هو تعيير لا تكل عن تكراره و استقبله نغمة نشاذ منفرة. وقد ذهبت الي مقالة جورج حداد لعلى أفهم او اتصالح فوجتها سمك لبن تمر هندى.

### د. يحيى:

لكننى لم أجدها كذلك، ما رأيك؟ دعنا نختلف ونعيد النظر

# د. رفيق حاتم

أوافقك الحذر وتوجس المؤامرات التي تحيق بكل الشعوب ولكن لا أعتقد أن التخويف بالبعبع المفترس (الكانيباليون) يتيح الفهم و التحليل والتخطيط للمواجهة المصيرية وانما يتيح للكبار (السادة) أن يسنوا ما شاءوا من قرارات لحماية الصغار (الشعب) الهبل.

### د. يحيى:

لم أفهم كيف أنه يتيح للكبار أن يسنوا قرارات لحماية الصغار، أنا أتعلم السياسة يا رفيق من ممارسة الطب النفسى في عيادتي تحت مظلة جشع تجارة الأدوية، أعاني كما تعلم من اختفاء الأدوية الرخيصة لتحل محلها أدوية بمئات أضعاف ثمنها، تحت زعم الاقلال من الأعراض الجانبية ، هل تذكر مؤامرة منظمة الصحة العالمية مع الشركات على نشر هلع انفلونزا الخنازير والطيور لبيع المصل وغير ذلك في السلام، وعموما في تخليق غرائز استهلاكية جديدة

### د. رفيق حاتم

أنا في فرنسا مثلا أعمل بما تعلمته في منظمة (اجنبية) مصرية اسمها دار المقطم ممولة من واحد اسمه يحيى الرخاوى من حر ماله دفع لي شهريا لمدة عشر سنوات أموال و تسهيلات ووصلني منه ما هو إبداع وأمانة و علم وإنسانية و دين Religion and ولكوفاك منى التحية والشوق والحب

#### د. يحيى:

برغم أننى فرحت فرحا شديدا بكرم عرفانك، وصادق كرمك، ونبل موقفك، ورقة حبك، وشجعنى كل هذا أن أستمر فيما أحاوله على كل المستويات، إلا أننى حين أخبرت فوزية بهذه الفرحة وهذا الصدق اتخذت موقفا عكسيا بالوقوف عند تعبيرك منظمة (أجنبية) مصرية، فقد حزنت أنك العاشق لمصر أصبحت تعتبر مصر أجنبية، فأحتججت عليها وتمسكت بفرحتى بك، وبفرحتى بمصر وأنها أصبحت مصدر عطاء لإبن لها، رحل عنها مضطرا ومؤقتا، إبن جميل مثلك.

### أ. يوسف عزب

الحقبقة لا يوجد اي تفكير تآمري ، وفي ضميري الشخصي كل ماتقول حدث واكثر المشكلة ان الطرح بهذه الطريقة قام به المجرمواللص والديكتاتور والخائن، كل لتبرير مايرغب وفي رأيي ان اهم مانتعلم منه هو وجوب التأمل الجيد او الحذر العنيف.

# د. يحيى:

ليس معنى أن يقوم به اللص والديكتاتور والخائن،

ألا يقوم به الوطنى، والحاذق، واليقظ، والنبيل، الفريق الأول يبرر ويقهر، والفريق الثانى يحذر ويستعد، ليس من حق أحد أن يحتكر نوعا من التفكير ويحرمنا منه، وخاصة إذا كان هذا النوع هو سبيلنا للنجاة، وقد تعلمت من التطور الحيوى أنه "لا يفل التآمر إلا التآمر".

### أ. يوسف عزب

الله ينور واكثر الله خيرك ...هي خير المقالات وخير الرؤى، واكثر دليل علي تاريخ الوعي عند هذا الشعب ان اللي قام بالثورة من 3 الي 5 مليون لكن اللي راح الانتخابات 30مليون

#### د. يحيى:

شكراً.

### د. ناجی جمیل

خوفى من الاستسلام أو التسليم للنظريات التآمرية، أن يزداد التواكل والسلبية، وتغمض الأعين عن التآمر المحلى الاخطر والأعمق تأثيراً في رأيي، فيغلق المجال للرؤيا ومن ثم يحبط الاجتهاد في التغير الكيفي والإبداع للترقي.

#### د. يحيى:

المصيبة يا ناجى أن هناك اتفاق بين تآمر الداخل وتآمر الخارج، وهو إما أنه اتفاق سرى حقيقى، أو أنه اتفاق فى الهدف وهو "خراب مصر" لتسهيل قيادتها لتكون تابعة للقوى الشرسة المفترسة فى الداخل والخارج.

#### د. شيرين

المقتطف: هل مؤسسانتا القضائية العظيمة ومجلسنا العسكرى الصابر يفكرون أيضا تآمريا؟؟.

التعليق: الله أعلم!!!!!

لا أدري هل هي من ايجابيات الثورة أم سلبياتها, أن الشك أصبح أكبر الاحتمالات ؟!!

### د. يحيى:

ونظل نشك ونحن نعمل ونواصل ولم لا؟

\*\*\*

### قراءة في كراسات التدريب

#### نجيب محفوظ

# صفحة (61) من الكراسة الأولى

### أ. عمر الصديق

استاذى العزيز، تفاعلت كثيراً مع ما كتبت كيف اننا نكافئ انفسنا اذ نهتدي، وهو ان الكثير حسب ما اعتقد من حال نفسى اننا اذ نهتدى نكافئ الله، مع ان العكس هو الصحيح تماماً، اذ كثيراً ما احدث نفسى فأقول سأكون مهتدياً حقاً عندما ايقن ان اهتدائى هو لنفسى وليس لاحد اخر. وهو ما انساه دائما واحتاج الى ان اذكر نفسى باستمرار. والسؤال هنا لماذا هذه الصعوبة في قبول هذه الفكرة؟

أما مسألة اظهار الحق دون وصاية على الفكر وما الى ذلك، فهو امر فى غاية الصعوبة من ناحيتين او اكثر، اما ان يكون الشخص متألم كثيراً على ذلك الشخص وهو ما كان يحدث للرسول الكريم والخالق سبحانه يخاطبه لا تذهب نفسك حسرات عليهم، لعلك باخع نفسك، الخ الايات ومن ناحية اخرى هو تشدد او تسلط او حتى استغراب كيف ان هذا الشخص لا يرى الحق فيتبعه! ولكن بعيداً عن هذه الحالة فمسألة الافساد فى الارض بكل الاتواع يؤذى الانسان ويؤدى الى الخراب او الاستعباد كما هو فى حالة الكانيباليين فأين هو الحد الفاصل لممارسة اظهار الحق بدون وصاية؟ اعلم ان الموضوع فيه تفريعات كثيرة، ولكنه كثيراً ما يشغلنى. عذراً للاطالة.

#### د. يحيى:

واصِلْ معنا يا عم عمر، فأنت تضيء لى جوانب تفاصيل قد تغيب عنى، وآمل أن أستفيد من هذه الإضاءات بطريق مباشر أو غير مباشر. أما أنها صعبة، فالحياة كلها صعبة، لكنها تستأهل.

#### أ. يوسف عزب

استاذي عفوا سآظل احتفظ لنفسي بالحق في الاجتهاد في رؤية اي نص بما قد يتفق او يختلف مع سيادتكم, فلا تحرمني من ذلك بتعليقكم (الله يسامحك بايوسف) اذ اشعر وقتها وكاني ارتكبت جريمة في حقكم ويوقفني هذا عن الاطلاع والتعليق اسابيع حتي احاول ادراك الخلل

المهم تاقيت هنا ان الاستاذ يقصد ان البصر والبصيرة هم الطريق الي الله ولم يردا منفصلتان شكرا

# د. يحيى:

ما هذا يا يوسف؟ ألست مصريا تتكلم اللغة العربية، والعامية المصرية؟ تعبير "الله يسامحك" لا يعنى أن الذى قيل له هذا الخطاب قد ارتكب جريمة، إن له أربع استعمالات أخرى على الأقل بعيدا عن "قانون العقوبات" لا أريد أن أذكرها لك حتى لا تتذرع بها وتتوقف عن الإطلاع!! ناهيك عن التعليق!!

ما هذا يوسف؟

وما علاقة كل هذه المقدمة بأنك رأيت أن البصر والبصيرة هما الطريق إلى الله، ولماذا لا تتابعنا ونحن نقلب الإدراك على كل جانب مرة لنفرق بين البصر والبصيرة، ومرة لنقرب بينهما، ثم نحاول استيعاب مستويات الإدراك بكل تشكيلاتها ونفترض أن التعرف على الله، وهو هو الطريق إليه، هو جماع كل ذلك؟ أهلا بوسف

\* \* \* \*

### قراءة في كراسات التدريب

نجيب محفوظ

## صفحة (62) من الكراسة الأولى

#### د. شيرين

المقتطف : ولكن قبل ذلك كان هذا التلاقى بين العبق والأنوار فى ذوبان الأرواح من أرق ما شكرت الأستاذ أن هدانى إليه.

يا حبيبي، لك روحي، لك ما شئت وأكثر..

إنَّ روحي، خير عبق، فيه أنوارك تظهر ...

التعليق: كلام جميل ومعاني أجمل ... بس هل تعنقد أنه مازال لهذا التلاقي وذوبان الأرواح وجود فعلى الآن ؟!!.... لا أعتقد!!

د. يحيى:

ولم لا؟

\* \* \* \*

حوار مع الله (50) من موقف "بين يديه" هالة القمر متولى

يختفى الحد الفاصل بين الموت والحياة لمن يتدرب على التتقل بين مستويات الوعى

وكيف نتدرب على النتقل بين مستويات الوعى كدحا ؟؟ كيف يصبح الموت هو حياه ؟؟ هل عندما نترك اثر في الحياه (( ما قدموا وآثارهم )) أم ماذا ؟

### د. يحيى:

شعرت بالجدية في تعليقك لدرجة فضلت أن أعزف عن الرد، وأحيلك مؤقتا لكل ما نزل في النشرات عن الموت (نشرة 2007/11/7 "...عن الموت والوجود")، (نشرة 2008/1/5 "الموت: ذلك الوعي الآخر")، (نشرة 2008/1/23 "الأحياء الأموات: ذلك الموت الآخر")

وخاصة معرفة الأطفال للموت:

- (نشرة 2005/11/25 "كيف ومتى يعرف الطفل ما هو "الموت"؟ ونحن أيضا!!؟")

- (نشرة 12/2 2005 من الموت الجمود إلى الموت الولود !!!")

#### د. شيرين

المقتطف: من رحمتك بعبدك الفقير إليك ألا تكلفني إلا وسعي.

التعليق: هذه الرحمة الالهية (حيث يفتقدها كثيرا من البشر) هى الأمل الذي نحيا به وهي التي تخفف علينا كثيرا من قسوة البعض ممن يكلفونا بما هو أكبر كثيرا مما في وسعنا!!!!

### د. يحيى:

أشعر كثيرا أن رحمة ربنا فيها قوة دافعة وليس فقط سماحا طيبا.

### Sayed Wahba Mohamed Hefzy

الحمد لله ان الفيس اصبح في متناول الجميع فاصبح الواحد يشعر انه رجع يقرا من تاني الكلام الدسم اللي كان بيغذينا زمان . الكلام اللي بيخلي الواحد يفكر و يشغل عضلة مخه . ربنا يعطيك الصحة و يخليك و يزيدك

### د. يحيى:

فى انتظار مشاركتك يا أبو السيد أوحشتنا ومازلت أذكر مقالاتك الأولى فى مجلة "الإنسان والتطور" بتلقائيتها وصدقها أهلا سيد

\* \* \* \*

# أ. دينا شوقى

أنا أسفة أنا عارفة أن تعليقاتي في معظم الوقت بسيطة جدا ولكني حقا استفيد جدا

د. يحيى:

ويعدين يا دنيا؟.

ويعدين؟

متى تكفين عن الاعتذار

البسيط فيه البركة يا شيخة

# أ. دينا شوقى

حضرة الاب الفاضل الدكتور يحى الرخاوى انى اعتذر وبشده ان كنت عملت حاجة غلط انى اطمع فى كرم حضرتك ان تسامحنى

### د. يحيى:

اسمعى يا دينا، لو سمحت، لو اعتذرت ثانية قد أضربك.

#### 

# 

هــن موقف "بيــن يديــه" (1)

وقال له (لمولانا النفرى):

وقال لى:

اعرض نفسك على في أدبار الصلوات

### فقلت له:

أخاف أن أفعل

في الصلاة أدع جسدي يقول ما لم يستطعه لساني

أخاف أن أكتشف أننى كنت مختبئاً في الحرف، أو اكتفيتُ بالعبارة.

أعرض نفسى عليك في كل وقت، فلماذا هذا الوقت بالذات؟

أعرض صلاتي؟ أم أعرض نفسي؟!

أنت تحيط بي طول الوقت، فهل سبحانك أقرب في أدبار الصلوات؟

الصلوات تذكرني بك مع أنني ما نسيتك أبدا

امتحان صعب

سوف أخاطر بخوضه

فأنا أعرض نفسى على العدل نفسه

فلماذا أخاف

\*\*\*\*

من موقف "بين يديه" (2)

وقال له (لمولانا النفرى):

وقال لي:

أتدرى كيف تلقانى وحدك

أن ترى هدايتي لك بفضلي لا أن ترى عملك

وأن ترى عفوى لا أن ترى علمك

اعرض نفسك علكً فد أدبار الصلوات

فد الصلاة أدع جسد د يقول ما لم يستطعه لساند أخاف أن أكتشف أنند كنت مختبتاً فد الحرف، أو اكتفيت بالهبارة

أنت تحيط بد طول الوقت، فهل سبحانك أقرب فد أدبار الطوات؟

الصلوات تذکرنگ بك هغ أننگ ها نستك أبدا

### فقلت له:

عملى وعلمى هما غاية ما عندى، لكنهما ليسا غاية ما أريد منك إليك، هدايتك لى هى من خلال صدق محاولتى، وليست شرط مزاولتي.

لن أكف عن العمل والعلم، ولن أتوقف عندهما.

طالما أنت راض عنى، فأنا راض عنك.

لا أرى عملى عملا، ولا علمى علما، وإنما أراني مجتهدا بهما إليك.

هذا غاية ما يمكنني بفضلك.

وهو غاية ما أرجوه من عفوك

اندرگ کیف علام بخاند الک ترگ مدایت الک بفضلگ الا آن ترگ عملک الک ترگ علیک الک ترگ علیک

عملک وعلمک هما غایة ما عندی، اکنهما لیسا غایة ما أرید مناک إلیك، هدایتاک لک هک من خلال صدق محاولتی، ولیست شرط مزاولتی

لا أرك عملت عملا، وإنما ولا علمك علما، وإنما أرانك مجتهدا بهما إليك

### الأحـــــ 2012-02-26

## 

# الهدينة الفاضلة والطوفان وتجارة بيع الأحلام

وجدت صعوبة شديدة اليوم فى كتابة هذه الكلمة، هذه الصعوبة لم تفارقنى أبدا منذ قررت ألا أحبس رأيى ما دامت هناك مساحة تقبله، كنت دائما أعتقد أن مثل ذلك (حبس الرأى) هو بمثابة كتم الشهادة، أو خيانة أمانة ما حملنى إياه مرضاى (وخبرتى) أنقله لعامة الناس، ومع ذلك رحت أراجع نفسى هذه الأيام: ماذا يفيد ما أكتب وسط كل هذه الامواج من الكلمات والآراء، زبدا أو غير ذلك.

تتجسد لى هذه الصعوبة أكثر فأكثر حين أقرأ الصحف العشرة التى تصلنى كل صباح، بعد أن قررت أن تكون هى المصدر الأساسى لمتابعة الجارى، والاطلاع على الآراء السائرة هذه الأيام، ودون داع لتأكيد موقفى الاضطرارى للتفاؤل حتى أبرر استمرارى فى الحياة، أقر وأعترف أننى أصاب بغم ثقيل بعد أن أفرغ من تقليب هذه الصحف جميعا، أترجح بين رشوة العواطف، ودغدغة العامة، وصرخات الثأر، وتشويه القضاء، والتركيز على حسابات الماضى، وتجاهل المسئولية، مع عدد نادر من الرؤى الموضوعية والاقتراحات القابلة للدراسة فالتنفيذ، كدت اليوم بالذات أن أقرر أن أعطى لنفسى إجازة حتى يتم اختيار الرئيس، وتعيين وزارة مستقرة، وصياغة الدستور، ثم أنتظر ستة أشهر إلى سنة لأرى ماذا جرى فى مصر، ولمصر بعد كل هذا من تحسين الاقتصاد، واستقلال الإرادة، وتطوير التعليم بعيدا عن تدخل الصحف ودموع الأمهات، ومراكز الدروس الخصوصية، أنتظر حتى أرى انتظام المرور، وتشغيل الأموال الخاصة والعامة فى الإنتاج، والاستعداد لحرب إسرائيل وما تمثله على كل المستويات، فإذا مرت هذه الأجازة بخير، وكانت نتيجة كل ذلك إيجابية بالمقاييس الموضوعية والتاريخية، وليس بعدد الأصوات سواء فى البرلمان وعلى صفحات الفيس بوك فربما أرجع إلى قلمى أصالحه وأشكره أن تركنى فى إجازتى وغالبا لن أجد ما أكتبه ف "كله تمام".

قدرت – فى خيالى – أنه مادام كل ذلك قد تم فى اتجاه ما يسمح لى أن أسميها ثورة حقيقية تستأهل حمد الله على ما أجراه من نعمة على يد هذا الشعب بدءًا بفورة شبابه،

کنت دائها أعتقد أن حبس الرأ ه مو بهثابة کتم الشهادة، أو خيانة أمانة ما حملند إياه مرضا ه (وخبرتد) أنقله لهامة الناس

وأعرّف الناس هاهية ما وصلند من مرضا د ونفسد وقراعاتد عن فطرة الله التد فطر الناس عليها

قد نفهم كيف أن المرافقة الفاسدين بالطوفان هو علم مشروع، وخاصة حين يستحيل مقاومتهم أو إصلاحم، فلماذا يكتسح الطوفان الهاجزين، ناهيك عن النساء كما ذكرنا؟

فلابد أن أكون راضيا، وسيصبح على أن أركز في عملى العلمي، العملى، نقدا، وإضافة، ما أمكن ذلك، وهو ما أحاوله طول الوقت فيما أسميته "نقد النص البشرى"، أتعرف من خلاله، وأعرف الناس ماهية ما وصلني من مرضاى ونفسى وقراءاتي عن فطرة الله التي فطر الناس عليها. أما إذا كان الحال بعد هذه الأجازة الطويلة، هو هو نفس الحال الجارى حالا، كما تشير الإشارات التي وصلتني بعد هذه الثلاثة عشر شهرا، فسوف أجد نفسي في نفس مأزق صعوبة هذه اللحظة ، بل أكثر كثيرا غالبا.

حين كنت أمر بمثل هذه المقاومة، كنت أستشير شيخى محفوظ وكأننى آخذ منه الإذن أن أتوقف، وكان ينهرنى نهرا واضحا بطريقته الوالدية الدمثة القوية معا، ولم يكن يبدى أسباب اعتراضه لكنه كان واضحا تماما فى كل مرة، أنه "لا للتوقف"، يعنى "لا للتوقف"، أعرف أنه لو كان معى الآن لتكرر نهره ورفضه، لكن عندك، فها هو معى الآن وقبل الآن وبعد الآن، فما رأيك يا عمنا؟

ناولنى شيخى فقرتين من أصداء السيرة ، ومعهما ما كتبت عنهما نقدا خجلت، وواصت التعلم منه معكم كما يلى :

أولا: الفقرة (155) "الطوفان" (من الأصداء 1992 ؟؟)

قال الشيخ عبد ربه التائه

سيجيء الطوفان غدا أو بعد غد، سيكتسح النساء والفاسدين، ولن تبقى إلا قلة من الأكفاء. تنشأ مدينة جديدة تنبعث من أحضانها حياة جديدة، ليت العمر يمتد بك يا عبد ربه لتعيش ولو يوما واحدا في المدينة الآتية.

## النقد الباكر (أصداء الأصداء:1996)

حلم المدنية الفاضلة بعد الطوفان تكرر في الأساطير، والأديان، ولم يضف الشيخ عبد ربه هنا جديدا يستحق. فلماذا كتب محفوظ هذه الفقرة البديهية؟ ولماذا جمع النساء مع الفاسدين والعاجزين؟ وهل استثرج حتى جعل النساء رمزا للفساد والعجز كما ذهبت بعض أقوال الأديان والأساطير؟

ثم كيف نقبل أن يكون الشيخ عبد ربه بكل هذا التكامل الذى زعمناه، وهو يصالح الموت ويحاوره بشجاعة وطيبة فائقين، هذا الشيخ الذى رأيناه ومثله الأعلى أن يتزوج فى عامه المائة، وهو يعبد الحياة، ويساعد الآخرين، ويرفض النكوص الفج، ثم فجأة نراه مثل واحد منا ينتظر الطوفان، ويحلم بالمدينة الفاضلة، قد نفهم كيف أن حلم إغراق الفاسدين بالطوفان هو حلم مشروع، وخاصة حين يستحيل مقاومتهم أو إصلاحم، فلماذا يكتسح الطوفان العاجزين ، ناهيك عن النساء كما ذكرنا؟

رجحت أن محفوظ إنها ينبهنا إلك ضرورة الوعك بالتاريخ، وبثمن إعادة تأسيس الدولة بهد الطوفان، وإلك مسئولية تشكيل الحضارة القادمة

قال الشيخ عبد ربه التائهحذار،. فإننك لم أجد تجارة هك أربح من بيع الأحلام

وأخيرا: كيف تحلم يا شيخ عبد ربه بالمدينة الفاضلة، وهي في الأغلب كما تعلم، مسخ ذو بعد واحد، وأنت الذي رأيناك تحتوى زخم الأضداد كلها، أم أن ذلك كله يعلن احتمال أنك أنهكت فتمنيت يوما واحدا (لا أكثر) بعيدا عن زخم الحياة الرائعة التي تمثلها (لي على الأقل)، يوما واحدا، وتعود لمدينتنا الحقيقية التي لا شك أنها أروع من كل المدن الفاضلة عبر التاريخ، أروع بما علمتنا وتعلمنا؟

## التحديث (يناير 2012)

وصلنى التحذير الآن من الطوفان الذى يكتسح أمامه كل ما يصادفه إلا من قفز على سطح السفينة، فتلفت لأتبين أية سفينة تلك التى يمكن أن يقفز إليها المثاليون والأطفال الحالمون بالمدينة فى ميدان التحرير، فانتبهت إلى أن الفقرة التى سبق أن اعترضت على أنها تدعو للمدينة الفاضلة، ربما هى فى حقيقتها تحذر من الحلم بالمدينة الفاضلة على حساب الواقع، كما رجحت أن محفوظ إنما ينبهنا إلى ضرورة الوعى بالتاريخ، وبثمن إعادة تأسيس الدولة بعد الطوفان، وإلى مسئولية تشكيل الحضارة القادمة، أنتبهت إلى ذلك وأنا أنظر فى الورقة الثانية التى ناولنى إياها وإذا بها الفقرة التالية رقم 156، بعنوان "التجارة"، وهى تبدو مكملة لسابقتها، فهى تحذر من الانسياق وراء من "يتاجرون بالأحلام"، إذن: ثم احتمال أن قراصنة خدعوا الناس، وأن تجارتهم ليست سوى الأحلام الزائفة.

\* \* \* \*

الفقرة (156) "التجارة" (من الأصداء 1992 ؟؟)
قال الشيخ عبد ربه التائه
حذار،. فإننى لم أجد تجارة هى أربح من بيع الأحلام.

النقد الباكر (أصداء الأصداء: 1996)

يحذرنا الشيخ عبد ربه من تجارة الأحلام، ولا يحذرنا من الأحلام نفسها، وشتان بين من يعايش الحلم واقعا رائعا لأنه يكتمل به، ومن يقف من الحلم موقف التأويل الرمزى أوالدهشة المعقلنة أو الفرجة وكأنه منفصل عنه. إن من يتاجر بالأحلام لا يحلم، ولا يعايش حلمه، بل ولا يفسره أو يؤوله، بل ربما هو لا يحلم أصلا ويكتفى بأن يصنع للناس أحلاما زائفة على قدر مقاسات جوعهم واحتياجهم، أحلام بالعدل المطلق، وبالمدينة الفاضلة، وبالطوفان (جاءك كلامى يا عمى الشيخ؟) ثم يبيعها لهم بعد أن يرفع علامة أنها "حلم" "صنع حسب طلب الزبون.

ولا أكرر هنا بعض شواهد إثبات جدوى هذا التحذير، من أول حلم أفلاطون عن الفيلسوف الحاكم، أو الفيلسوف الملك، الذى يحاول أن يضع أفكاره موضع التنفيذ الفوري، حتى نهاية أروع وأطول حلم عرفته البشرية الذى انتهى للأسف بانهيار الاتحاد السوفيتي.

# إن من يتاجر بالأحلام لا يعلم، ولا يجايش حلمه، بل ولا يفسره أو يؤوله، بل ربها هو لا يحلم أصلا ويكتفح بأن يصنع للناس أحلاها زائفة علک قدر مقاسات جوعهم واحتياجهم أحلام بالعدل المطلق، وبالمدينة الفاضلة، ، وبالطوفان ثم يبيعها لهم بعد أن يرفح علامة أنها "حلم" "صنع حسب طلب الزبونم

التمادك فك هذا الهدير الشوارعك، تحت عنوان تحقيق كل أهداف الثورة بالجملة، هو أقرب إلك ما تمثله تجارة الأحلام هذه منه إلك السعك الجاد للإسهام فك تحقيق كوامة النشر

## التحديث (يناير 2012)

....رأينا الآن بعد ثلاثة عشر شهرا كيف أن النمادى في هذا الهدير الشوارعي، تحت عنوان تحقيق كل أهداف الثورة بالجملة، هو أقرب إلى ما تمثله تجارة الأحلام هذه منه إلى السعى الجاد للإسهام في تحقيق كرامة البشر، ليس بأن يعيشوا في مدينة فاضلة هي حق لهم كحلم يقظة له عمر افتراضي محدود، لكنه إن تمادى وتكرر وتدفق بلا حساب انقلب فيه هدير أصوات الناس وشغب دورانهم حول أنفسهم إلى موجات الطوفان التي سوف تكتسح الجميع ، حتى تلوح سفينة تدعى الإنقاذ من البنك الدولى أو المستعمر الجديد دون أن نعرف هويتهم، ثم نتبين أن قادة السفينة ليسوا إلا قراصنة، يلتقطون من نجى من الطوفان يبعون له أحلاما جديدة.

هذا هو ما نبهنا إلى الحذر منه عم عبد ربه التائه (الذى هو نجيب محفوظ كما اعترف لى أكثر من مرة) أنها أربح تجارة على حساب أى أبله لا يرى أصالة ما يشترى، ولا ينتبه إلى عمره الافتراضى، فيعود كل الربح إلى القرصان الشاطر، وليس إلى العبيد الذين لن يبقى لهم إلا أن ينزلوا إلى قاعها، ويمسكون المجاديف ويتحملون ضرب السياط للوصول إلى ميناء التجارة التالى، وهكذا!!.

#### الإِثنيـــــــن 27-20-120

# 1641 - "... وَلَا يَجْرِهَنَّكُمْ شَنَانَ قُوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا"

أنهيت مقالا لى سبق نشره تفسيرا لمجزرة بورسعيد بنصيحة للشبان هكذا: أولا ".... بالتوجه فورا إلى مجلس الشعب ليتحمل مسئوليته، ....، حتى لو وصل الأمر إلى مطالبة المجلس، أن يصدر قانونا بإنشاء "محكمة الثورة" أو "محكمة الشعب"، ليُحاكم خلال اسبوعين أو شهر على الأكثر عشرة أو خمسة آلاف، ولتحكم المحكمة المستعجلة بالإعدام على ألف، أو ما تشاء، وليكن منهم ثلاثمائه أبرياء، فهم سيفوزون بالشهادة ...إلخ " .....، ثم ثانيا: أن نتذكر أن اكرام شهدائنا الأصليين يكون بالدعاء لنا بأن نلحقهم حيث يكرمون،....، ثم نروح نحن نواصل إتمام رسالتهم لبناء مصر دون التوقف عند الانتقام من قاتليهم الذين قد تم إعدامهم غالبا بمحكمة الثورة إياها، أو حتى، إن لم تتكون هذه المحكمة: الذين تجرى محاكمتهم بمحكمة العدل الدستورية الشريفه أو محكمة العدل الدستورية الشريفه أو محكمة العدل الدستورية الشريفه أو

ولم يربط معظم القراء – معذورين – بين "أولا" و "ثانيا"، ، وكتب لى بعضهم من الداخل والخارج ما يعبر عن انزعاجهم أن يكون تشكيل المحكمة الاستثنائية هو اقتراحى ورغبتى، حتى كتب لى إبنى وصديقى الدكتور رفيق حاتم من سان سباستيان بفرنسا حلماً "كابوسا" رآنى فيه جلادا يساعد فى تتفيذ أحكام الإعدام فى أبرياء الواحد تلو الآخر، وقام من الحلم فزعا.

حين كتبت اقتراح المحكمة الاستثنائية هذه على كره منى، ثم جاءنتى هذه القراءات الانتقائية، تعجبت لأننى كتبته لأظهر بشاعته فيرفض، كنت أتوقع رفضا خاصا للاقتراح من أحد أعضاء مجلس الشعب دفاعا عن العدل وإظهارا لروعة سماحة الإسلام وقوته فى آن، كنت أتوقع أن يعلمنا هذا المجلس مسلمين وغير مسلمين، عربا وأجانب! كيف أن القرآن الكريم يحمى المتهم – مهما كانت كراهيتنا له – حتى تثبت إدانته، بل إن الإسلام يتحيز للعدل حتى بعد أن تثبت الإدانة على أحد أطراف القضية (أنظر بعد)، كنت أتمنى أن ينبرى أحد هؤلاء النواب الأفاضل يعلم الناس آداب وأخلاق الإسلام الحقيقى حين يتقدم بالتنبيه إلى رفض مثل هذه الاقتراحات درءًا للظلم، ثم يتقدم بتشريع

أن نتذكر أن الكرام شهدائنا الأحليين يكون بالدعاء لنا بأن نلحيث حيث نلحي يكرمون،....

من آداب الإسلام الحقيقد، وكل دين حقيقد أنه ليس من حق أحد مطوق أيا كان أن يصدر أحكاما علم عيره وهو جالس يتشمس

الدین الحق یهلمنا أن نحترم بهضنا بهضا، وأول من نحترم هو مؤسسة قائمة راسخة هگ مؤسسة القضاء

المحكمة تؤد هـ التقبل المحكمة التقبل التكر من أحد الأن من يملك المديح للذا الدام الذام

بل الإنسان علك نفسه بصيرة، ولو ألقك جهاذيره"، فالأعلم بها فهل هو جن فهل الفهل

يجرّم من يتطاول على القضاة وأحكامهم إلا بالطريق القانونى وهكذا يتعلم الناس جميعا مسلمين وغير مسلمين أن ما يجرى فى الشارع هذه الأيام من اتهامات عشوائية، ثم محاكمات شعبية أو ثورية!!!! ثم أحكام عمياء، كل ذلك هو ضد الإسلام مائة فى المائة بنص الآية الثامنة من سورة المائدة :" يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَقُوى وَاتَقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ.

لو أن المجلس فعل ذلك انطلاقا من هذه الآية الكريمة لأدرك من تشككوا في شعارهم "الإسلام هو الحل" أن هذا الشعار استطاع أن يواجه ما يجرى في محاكم الشارع والميادين، في نفس الوقت الذي يحمى فيه الناس من المحاكم الاستثنائية، التي يقيمها المتحمسون والمستعجلون.

من آداب الإسلام الحقيقى، وكل دين حقيقى أنه ليس من حق أى مخلوق أيا كان أن يصدر أحكاما على غيره وهو جالس يتشمس، حتى فى ميدان التحرير، يصدر أحكاما تصل إلى الإعدام، ناهيك عن الأحكام الأخلاقية الفوقية وغير الفوقية؟

نعم وألف نعم، كان هناك ظلم وسرقة واعتقال وتعذيب وتشريد، نعم كانت هناك تغطية وتقويت وترهيب وترغيب يحول دون إقامة العدل، لكن كل هذا لا يبرر ولا يسمح أن تعقد المحاكم على الأرصفة، وأن تستأنف الأحكام على أوراق الصحف، وأن يُصدر حكم النقض مذيع التوك شو بالسلامة.

الدين الحق يعلمنا أن نحترم بعضنا بعضا، وأول من نحترم هو مؤسسة قائمة راسخة هي مؤسسة القضاء. وهي في البداية والنهاية مؤسسة من البشر، وبالتالي فالخطأ وارد، والظلم محتمل، والتفتيش القضائي جاهز، والله موجود، لكن أن يكون أي من ذلك مبررا أن نمسك السياط (الكرابيج) وهات يا استعجال للأحكام، وهات يا تعليق على الأحكام في الشارع وفي الصحف وفي الفضائيات، وهات يا وضع شروط للقاضي قبل أن ينظر في أوراق القضية، فلا وألف لا؟

حين كنت أتولى تدريس الطب الشرعى النفسى لأكثر من عشر سنوات لمساعدى النيابة وبعض وكلائها، فى المركز القومى للدراسات القضائية فى السبعينات والثمانينات حكى لى سيادة المستشار سمير ناجى عن عبد العزيز باشا فهمى، وكيف أن محاميا شكر المحكمة على "حسن إنصاتها وسعة صدرها"، فانبرى له عبد العزيز باشا منبها أن "المحكمة تؤدى واجبها، وهى لاتقبل الشكر من أحد لأن من يملك المديح يملك الذم"، إلى هذه الدرجة كانت المؤسسات عزيزة برجالها، ونحن الآن نسمع تهديدات للقضاة وصلت إلى التهديد بحرب أهلية إن صدر الحكم بالبراءة لفلان أو علان، فكيف ينام هذا القاضى الشريف وهو يتقى الله فى عمله ودينه ووطنه؟

كما جاء فك المديث الشريف:

إنكم تختصمون إلكً، ولهل بهضكم أن يكون ألمن بمجته من بغة فقضي المديد مما أسمع منه، فإنما أخيه شيئا، فإنما والمحالة من قطعة من المحالة من قطعة من المحالة والمحالة من علمة من أخيه المحالة من المحالة من المحالة من علما المحالة من المحالة من علما المحالة من علما المحالة من المحالة المحالة من المحالة من المحالة من المحالة من المحالة من المحالة المحالة

ليس عملا ثانويا أن ينبرى أحد نواب الشعب، من أى لون ودين، ليوضح للناس المكلومين موقف الإسلام الحقيقي، مستشهدا بهذه الآية وغيرها، ولو فعل ونجح لقلنا فى هذا المجلس مثلما قالت السيدة عاشئة رضى الله عنها فى رسول الله صلى الله عليه وسلم: "هذا مجلس خُلقُه القرآن"، لأنه – من واقع الأفعال – يصل بأخلاق القرآن إلى كل الناس فعلا إيجابيا ماثلا حاميا القضاة والمتهمين معا، بل حاميا أيضا المجرمين من أنفسهم، وهكذا يرى الناس (يشاهدون) الإسلام وهو يطبق لصالحهم ولتوثيق العدل على كل المستويات، ولا يكتفون بسماع ألفاظه، وشعاراته مع وقف التنفيذ إلا فى الهوامش.

أنتقل بعد ذلك إلى مستوى أعمق من أخلاق القرآن حين ينبهنا أنه "بل الإنسان على نفسه بصيرة، ولو ألقى معاذيره"، فالأعلم بما فعل هو من فعل الفعل، ولنفرض أن محكمة حكمت بالبراءة على مجرم هو يعلم أنه مجرم، فهو ينتقل إلى محكمة نفسه ثم محكمة ربه، وخذ عندك.

والعكس صحيح كما جاء فى الحديث الشريف: "إنكم تختصمون إليّ، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض؛ فأقضي له على نحو مما أسمع منه، فمن قطعت له من حق أخيه شيئا، فإنما أقطع له قطعة من النار"

لو أن مكرم عبيد - وكان يحفظ القرآن على ما سمعت- أو عبد العزيز باشا فهمى (ونحن نعلم موقفه من كتاب الإسلام وأصول الحكم للشيخ على عبد الرازق)، كانوا أعضاء اليوم في هذا المجلس، لفعلوها دون تردد!!

#### الثلاثــــــا∡ 2012-02-28

# 1642 – الأساس: الكتاب الأول: الافتراضات الأساسية (53)



مقدمة الإدراك 14

> إن إدراك الله سبحانه وتعالم إنها يتواصل من خلال استمرار تصعيد جدلية

تصغيد جدلية حركية الإدراك علك كل

الهستويات.

إن دراسة آليات وعمليات ومستويات الوعد والإدراك عند الأحياء السابقة هد دراسة أساسية لفهم الإدراك من خلال برامج البقاء والتكامل الحيود للبقاء البقاء ا

أخيرا، وبعد استطرادات طالت، تبين للكثيرين أهمية الموضوع وفي نفس الوقت صعوبته، فسمح لى ذلك أن أعود، نعود، إلى المنطلقات الأساسية التى عددتها – دون حصر نهائى – في نشرة: 201-2012 ، (برجاء الرجوع إليها لمن يشاء) والتى كان من أهمها:

- 1) إن إدراك الله سبحانه وتعالى إنما يتواصل من خلال استمرار تصعيد جدلية حركية الإدراك على كل المستويات.
- 2) إن دراسة آليات وعمليات ومستويات الوعى والإدراك عند الأحياء السابقة (وهو ما اسماه دانيال دينيت "أنواع العقول") هى دراسة أساسية لفهم الإدراك من خلال برامج البقاء والتكامل الحيوى للبقاء.
- 3) إن إزاحة سائر مستويات الإدراك لحساب مستوى واحد مهما كانت تسميته هو على حساب المعرفة، والبقاء، والإيمان (بالمعنى البيولوجي البقائي) جميعا. (المستوى المرزيح مثل: العقل أو الإدراك الحسي...الخ)

#### ويعد

أستأذن أن أبدأ بافتراضات ثلاثة أساسية، مستهديا بواقع ما وصلنا من خلال ما نشر مما أثار جدلا ساخنا، ثم نتدرج إلى غير ذلك، وهو ما آمل معه أن يكون باعثا نحو ثورة حقيقية تؤثر في الممارسة أساسا ثم التنظير لاحقا، هي ثلاثة فروض ليست الأهم، لكنها بمثابة البنية الأساسية (التحتية) لكل ما يلي ذلك غالبا، وهي:

## أولا: فرض (نظرية/حقيقة) "تعدد الذوات"

سبق أن تتاولنا هذه المنظومة في أكثر من نشرة، وما يهمنا هنا فيما يتعلق بالإدراك هو ما يلي:

إن إزاحة سائر مستويات الإدراك الحساب مستوكات المحود علم التحديث ملا علام المحرفة، والإيهان المحرفة، والإيهان

ان تعدد الذوات عقيقة فسيولوجية بقدر ها هك نفسة

إن الدوات الهتنجية (أو الهستبحدة مرحليا) تقوم بنفس وظائف الدات القائدة الهنظمة ولكنها لا تعلن نتائج نشاطها إلا من خلال الدات الرائدة، أو بالتبادل أثناء دورات نوابية

إن الإدراك يتم علم مستويات متعددة، نتيجة متعددة، تقوم بها دوات متعددة، تعددة،

1. إن تعدد الذوات حقيقة فسيولوجية بقدر ما هي نفسية

- 2. إنه لا توجد علاقة مباشرة بين الذوات الأخرى (المتنحية، أو المستبعدة) وبين ما يسمى اللاشعور الفرويدى
- 3. إن الذوات المتتحية (أو المستبعدة مرحليا) تقوم بنفس وظائف الذات القائدة المنظّمة ولكنها لا تعلن نتائج نشاطها إلا من خلال الذات الرائدة، أو بالتبادل أثناء دورات نوابية أخرى، فسيولوجية أو نفسية بل كليهما (أساسا: دورات اليقظة/النوم/المنتظمة)
- 4. إن الإدراك (وهو ما يهمنا الآن) يتم على مستويات متعددة، نتيجة لنشاطات إدراكية متعددة، تقوم بها ذوات متعددة، لكن حصيلته تبدو "معوفية" ظاهرة في المقام الأول، وهي إلى درجة ما "معقلنة"، وملفظنة، دون حصر في هذا أو ذاك
  - إن القدرة على تتشيط الإدراك لأغلب أو كل الذوات معا يسمح بتشكيلات جديد هي أساس هام في الإبداع
- إن معرفة الله مرتبطة بشكل ما بهذه القدرة الإدراكية الجدلية التكاملية
   الجامعة لنشاطات الإدراك لكل الذوات
  - 7. تمتد جذور وأصول "اعتمال" مستويات الإدراك إلى نشاط مراحل سابقة للنوع (فيلوجينيا) وللفرد (أنتوجينيا)، وهي مازالت كامنة فينا، مشاركة في عملية الإدراك الكلي.

## ثانيا: فرض (نظرية/حقيقة) "الإدراك المتجاوز للحواس"

- 1) إننا ندرك بالحواس الخمسة ما تستطيعه الحواس الخمسة
- (2) إن ما يدرك بالحواس الخمسة هو ظاهر ما يدرك بهذه الحواس، ولكنه هو هو قد يحمل مستويات وأبعاد إدراكية أخرى مصدرها إسهامات إدراكات الذوات الأخرى (التي تسمى أحيانا الحواس الأخرى)، والتي تتعامل مع المعلومات المدركة، بطريقتها الخاصة، في نفس الخطة.
  - إن وظيفة الإدراك كانت موجودة تطوريا قبل ظهور وتخصص هذه الحواس الخمسة، بل قبل ظهور وتخصص الخلايا العصبية نفسها، ناهيك عن ظهور نصفى المخ الكروبين،
    - إن نتيجة الإدراك البقائي إنما تعلن بالنجاح في استمرار الحياة،
       واستمرار النوع دون الحاجة إلى تصنيفها أو ترميزها.

إن جعرفة الله مرتبطة بشكل ما بهذه القدرة الإدراكية الجدلية التكاملية الجامعة لنشاطات الإدراك لكل الذوات

إن ما يدرك بالحواس الخمسة هو ظاهر ما يدرك بهذه الحواس، ولكنه هو قد يحمل مستويات وأبهاد إدراكية أخر ها إسهامات الذوات الأخر هد

إن نتيجة الإدراك البقائد إنها تعلن بالنجاح فد استجرار النوع الحياة، واستجرار النوع دون الحاجة إلك تصنيفها أو ترميزها

فى هذه المراحل الباكرة من التطور، يكون الإدراك عاما وبدائيا دون حاجة إلى حواس تصنفه وتشخصه (حيث لا حواس بعد)، ويظل هذا النوع من الإدراك تابعا فى تركيب الإنسان حسب القانون الحيوى "نظرية الاستعادة" ولهذا قمت بتوصيف وتصنيف هذه المرحلة تحت اسم "الإدراك قبل الحواسى" Pre-sensory وهو ما يفسر قدرة بعض الأحياء ذات الحواس المتواضعة حين تشعر بإرهاصات وتقلبات الطبيعة (مثل الزلازل) قبيل حدوثها، الأمر الذى لا تقدر عليه الحواس البشرية الخمسة مهما بلغت حساسيتها، وبذلك يمكن القول أن هذا الإدراك قبل الحواسي هو إدراك بدائي مفيد لنوعه فى حينه، لكنه لا يكون كذلك إذا أصبح بديلا عن الإدراك الأكثر نضجا وتمييزا.

- و) إن تتشيط هذا الإدراك المتجاوز للحواس الخمسة، المرتبط بإدراكات الذوات الأخرى، وفي نفس الوقت، الحفاظ على نشاط وفاعلية الحواس الخمسة، يرتقى بالإدراك الحسى إلى ما قمت بتسميته الإدراك البعْحسى Meta-sensory perception وهو ما يتصف به المبدعون بصفة عامة، (التشكيليون والشعراء أساسا).
- 7) توجد دلائل على دور "الجسد" [1] في هذا الإدراك المتجاوز للحواس،
   دون ارتباط مباشر بحاسة اللمس وهو بعض ما ثبتيالنسبة لدور
   الجسد في التفكير والإبداع .
- إن الحركة التباديلية ما بين مستويات الإدراك (قبل الحواسي، والحواسي، وبعد الحواسي) قد تتبع نفس النتاوب الأساسي للإيقاع الحيوي[2]

### ثالثا: فرض (نظرية/حقيقة) "العين الداخلية"

- بدءا من قبول حقيقة أن الواقع الداخلى هو واقع ماثل وليس كيانا تجريديا، أو تصورا متخيلا، يمكن قبول فكرة أننا يمكن أن "تدركه" بشكل مباشر، وليس فقط نتخيله ونحن نفترضه
  - 2. يتم إدراك هذا الواقع الداخلي بشكل مباشر لكنه متكامل مع حركية مستويات الوعي دون انفصال، .
- إن إدراك الداخل هذا ليس مرادفا
   للاستبطان Interospersion (الذى هو أقرب للخيال والتفكير، وليس للإدراك).

الإدراك قبل الإدراك قبل الحواسد هو إدراك بدائك مفيد لنوعه فحد حينه، لكنه لا يكون كذلك إذا أحبح بديلا عن الإدراك الأكثر نضجا وتجييزا

إن تنشيط هذا الإدراك المتجاوز الحواس الخمسة، المرتبط بإدراكات الأخرد، وفك نفس الوقت، نفس الحواس الخمسة، يرتقد الخوات الأدراك الحسد الكراك الحسد المرتبة الإدراك المخمسة الإدراك المخمسة الإدراك المخمسة الإدراك المخمسة المحمدة المحمدة

إن الحركة التباديلية ها بين مستويات الإدراك (قبل الحواسك، والحواسك، وبعد الحواسك) قد تتبع نفس التناوب الأساسك للإيقاع الحيوك(2)

- 4. يصل التشابه بين طبيعة إدراك الداخل بالعين الداخلية، وبين الادراك الحسى درجات وأنواع مختلفة حسب الحالة تحت الفحص من أول الهلوسة المرضية حتى الإبداع الفائق بنفس مواصفات الحواس الخمس، وبالذات حاسة البصر.
- إ. لم ينم إلى علمى حتى الآن أن "سمز" Sims [3] قد ربط بين حركة العين السريعة التى تحدث أثناء النوم الحالم ، أى النوم النقيضى، أى نوم الريم[4] REM Sleep . مع أن هذه الحركة تكاد تكون رصدا عينيا مباشراً لحركية المعلومات أثناء إعادة التشكيل أثناء هذا النوع من النوم الحالم.
- 6. جاء انطلاقى لفهم "الهلاوس الحقيقية"، وتمييزها عن الصور الخيالية، من إقرارى كلا من فرض تعدد الذوات ، ثم فرض أن الحلم هو إبداع النائم العاى، لإعادة ترتيب re-patterning المعلومات أثناء النوم بالذات فى طور النوم الحالم (النقيضى)، وكأن العين تتحرك بسرعة لأنها تتابع هذه الحركة التشكيلية الداخلية لترتيب محتويات الواقع الداخلى بما يتيح تتشيطه للسماح بتشكيله.
- 7. عن طريق القياس، يمكن استنتاج أنه توجد أذن داخلية، وأنف (للشم) داخلية، وهكذا، وقد سبق أن اقترحت ألا تسمى كل واحدة باسم ما يقابلها من الحواس الخمس، وأن نكتفى بتعبير "عين الإدراك الداخلية للسمع" أو "للشم" وهكذا، بدلا من الأذن الداخلية، والأنف الداخلية، وهكذا
- 8. اعتبرت هذا الفرض مدخلا مهما لفهم (وعلاج) ما يسمى لبس الجان، ولتفسير بعض نجاحات العلاج الشعبى، وأيضا لفهم (وعلاج) الهلوسات الحقيقية (دع جانبا الآن الصور التخيلية المصنوعة من الخيال أساسا الأقرب إلى التفكير وليس إلى الإدراك).
  - في الإبداع تتكامل نشاطات العيون الداخلية ، مع الحواس، مع التفكير والمعلومات، مع الأداة، في إعادة تشكيل المنتج الإبداعي
  - ا1. فى خبرة إدراك/معرفة الله ، وهى خبرة إبداعية ذاتية إيمانية، تتشط كل (أو كثير من) العيون الداخلية ، مع الحواس، مع التفكير والمعلومات، مع العبادات، مع الناس (الوعى الجمعى) ليصل اليقين إلى الحقيقة "هذا والآن" وعلى مدى الغيب معا

الواقع الداخلد هو واقع ماثل وليس كيانا تجريديا، أو تصورا متخيلا، يمكن قبول فكرة أننا يمكن أن "ندركه" بشكل مباشر، وليس فقط نتخيله ونحن نفترخه

خبرة هند أدراك/مهرفة الله ، وهد خبرة إبداعية وابداعية دانية إيمانية، تنشط كل (أو كثير من العيون الداخلية ، مع الدواس، مع الدواس، مع العبادات، مع العبادات، مع العبادات، مع العبادات، مع اليقين إلد الحقيقة اليقين إلد الحقيقة مدد الغيب مع العبادا مع العبادا والآن وعلد مدد الغيب مع العبادا والآن وعلد مدد الغيب مع العبادا المع مدد الغيب مع العبد مدد العبية المح مدد العبية وعلد والعبي وعلد والعبية وعلد والعبية وعلد والعبية وعلد والعبية وعلد والعبي وعلد والعبية وعلد والعبية وعلد والعبية وعلد والعبية والمحد والعبية والمحد والعبية والمحد والعبية والمحد والعبية والمحدد والعبية

أ. فى خبرة العلاج الجمعى تنشط العيون الداخلية بشكل تدريجى متصاعد نتبجة للتركيز فى "الهنا والآن"، ومحاولة تجنب "الأسئلة والنصائح" ما أمكن، ثم عبر التواصل بأكثر من مجرد تبادل الألفاظ، ويتم التغير النوعى الدقيق نتيجة لتراكم خبرات الإدراك ، ثم تدعيمها ، فإطلاق مسيرة النمو، بشكل غير مباشرة.

#### ويعد

سوف نعود إلى كل ذلك تفصيلا مع الإشارة إلى التطبيقات العملية فى المجال الإكلينيكي أساساً، إلا أن وقفة مبدئية تكاد تجرنا إلى بعض التكرار وهى ضرورة التأكيد أننا نبحث وظيفة مستقلة عن التفكير والفهم والعقل والوعى، وهى وظيفة معرفية مستقلة عن كل ذلك لكنها ليست منفصلة عن أى من ذلك.

وقد أشرنا قبلا في نشرة رقم (1600\$ 1601) بتاريخ 17\$ <u>18-1-</u> 2012 من أين نبدأ "الله علينا أن نبدأ من ثقافتنا مهما كانت إغراءات الترجمة ووصاية المناهج.

وهذا ما سوف نؤكده غداً.

[1] - حالة كونه "وعى متعين" كما أشرت في مواقع أخرى

· Evolutionary Rhythmic Theory حسب النظرية الإيقاعية التطورية - التطورية الإيقاعية الإيقاعية الكاتب

[3] – Sims, A. (2002) Symptoms in the Mind: An Introduction to Descriptive Psychopathology (3rd ed). ). Elsevier. ISBN 0-7020-2627-1

<sup>[4]</sup> – هذا التعبير "نوم الريم" نحته المرحوم أحمد مستجير من حروف اختصار Rapid Eye Movement REM ، وقد قبلته بديلا عن نحت قبيح كنت حاولته نحعس اختصارا بالحروف الأولى من مصطلح "نوم حركة العين السريعة"،

#### الإربه\_\_\_اء 29-20-1102

# 1643 – الأساس: الكتــاب الأول: الافتراضــات الأساسيــة (54)

- الإدراك (15)

مرة أخرك: من أبن نبدأ؟

"لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار"

(القرآن الكريم: ومكونات الثقافة العربية)

مقدمة: بعض المراجعات

نعود مرة أخرى، وآسف للتكرار، لتوضيح المنطلق الصعب الذى تورطنا فيه من خلال هذه المداخلة، بالإصرار على البدء من ثقافتنا فى توصيف اللفظ المستعمل والنظر فى توظيفه، وذلك على الوجه التالى:

- 1) بدأنا من "الممارسة" بالتقاط اللفظ الأقرب إلى الجارى فيها دون تحديد مضمونه تحديدا "جامعا مانعا" مسبقا، وذلك انطلاقا من "أقرب ما شاع عن اللفظ": "إدراك"
  - 2) كان ثم حذر طول الوقت من البداية من المعاجم
- (قضتُ بشكل حاسم أن تكون البداية من لغة أخرى تم ترجمتها
   إلى العربية في معجم عربي حتى لو كان متخصصا
- 4) لم أسارع بتعريف اللفظ (الإدراك) ابتداء، وإن كنت أوضحت كلما أمكن ذلك أنه ليس مرادفا لأى لفظ آخر في مجالات المعرفة مثل الفهم أو التفكير أو الدراية...الخ
- 1) رحنا نبحث عن حضور نفس اللفظ الذى ارتضيناه، نبحث عنه فى استعمالاته الحاضره فى تشكيلات متنوعة من الثقافة، وفى حالتنا مع الإدراك أسعفنا القرآن الكريم بتميزه اللغوى والثقافي على طول المدى.

حُتَابٍ ۗ فُطُّلَتٍ ۗ آيَاثُهُ قُرُآناً عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَحُلُمُونَ"، فهو لم يقل "قرآنا عربيا للمسلمين !! ولكن: لقوم يعلمون

هذا ليس محاولة تفسير علمح للقرآن، بل هو استلهام من كتابد الكريم الذك وصلند مؤخرا باعتباره وعيا خالصا، صيغ بلغتد العربية العبقرية

إن الله سبحانه "يُدرك"، ولا يثبت بالتفكير، وأن ثقافتنا – مثل كل ثقافة – هد مرتبطة باللغة والدين أساسا

شافة التوحيد" ... ثقافة نوعية مختلفة عن فقافة استغنت عن الإيمان، ثم وجود الله، ثم وهد تزيح الدين احتيارية إضافية شخصية سرية، وربما أيضا كاحتفالية بهض الهقت الهقت الهقت الهقت الهقت الهقت الهقت.

#### ويعد

إذا عدنا إلى السؤال الآن: "من أين بدأنا؟" فإننى أستطيع الإجابة أننى بدأت من ممارستى مهنتى من واقع ثقافتى بأقرب ما يستوعب ظاهرة تسمى "الإدراك" باعتبارها وظيفة إنسانية جوهرية مثلت عندى عمق المعرفة، ومحورية العلاج،، وطريق الإيمان، ومعرفة الله، وهى حين تجلت فى الممارسة العلاجية لم نكن اسمها كذلك منذ البداية، لكننى وجدت من واقع ثقافتى (لغتى ودينى وخبرتى) أن الأقرب إلى ما ندرسه هو ما يعنيه لفظ "إدراك" بالمعنى الأشمل، ثم تبينت أنه أيضا الأقرب إلى ما جاء فى القرآن الكريم خاصة بعد أن وصلنى وعيا خالصا، ولغة متفجرة، بعيدا عن التفسير الفقهى المعجمى الوصى، وبالذات بعيدا عن ما يسمى "التفسير العلمى للقرآن"!!

ولم أكن أتوقع أن يسعفني كتابي الكريم بهذه الصورة الأوضح هكذا:

ما دام القرآن الكريم هو كتاب اللغة العربية الأصل، وما دام الإدراك هو – على أساس فرضنا الحالى – الوظيفة الأقدر لنعرف بها الطريق إلى الله سعيا إلى وجهه، فقد لاح لى أنه من البديهي أن نبدأ منه كثقافة مميزة أساسية لكل من ينتمى الثقافة

العربية. دع عنك الآن أنه كتاب المسلمين خاصة، خذه كما جاء فيه من وصفه "كِتَابٌ فُصِّلَتُ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِيًا لِقَوْمٍ يَعُلَمُونَ"، فهو لم يقل "قرآنا عربيا للمسلمين!! ولكن: لقوم يعلمون. (ربما المعنى هذا هو المعنى الأشمل، أو حسب هذه الأطروحة: "لقوم يدركون")

مرة أخرى: مع التنبيه المؤكد أن هذا ليس محاولة تفسير علمي للقرآن، بل هو استلهام من كتابي الكريم الذي وصلني مؤخرا باعتباره وعيا خالصا، صيغ بلغتي العربية العبقرية، ليسمح لأهل العربية بوجه خاص، وليس دون غيرهم، بأن يأخذوا منه ما شاؤوا لما يرونه تأكيدا لمعالم ثقافتهم الخاصة دون انفصال عن سائر الثقافات، ودون تمحك سطحي بما يسمى "العلم".

ومع التذكرة بأن من بين دوافعى لفتح هذا الملف بهذه الصورة المفصلة هو أن أثبت فرضا أصبحنا في أمس الحاجة إليه، وهو الفرض الذي يقول: إن الله سبحانه "يُدرك"، ولا يثبت بالتفكير، وأن ثقافتنا حمثل كل ثقافة – هي مرتبطة باللغة والدين أساسا، أي دين لم يتشوه، وهو ما أسميته "ثقافة التوحيد" وهذه ثقافة نوعية مختلفة عن ثقافة استغنت عن وجود الله، ثم استغنت عن الإيمان، وهي تزيح الدين وتهمّشه كممارسة اختيارية إضافية شخصية سرية، وربما أيضا كاحتفالية اجتماعية بعض الوقت.

انطلاقا من مسعاى اللحوح على التأكيد على أن ممارسة الطب النفسى تحتاج إلى الغوص في الثقافة الخاصة التي بها يتأنس الإنسان في مجتمع بذاته، في مرحلة تاريخية بعينها، وجدت أن ثقافة الوجود البشرى الحيوى الذي ننتمي إليه تختلف اختلافا في نوعية

مهارسة الطب النفسد تعتاج إلد الغوص فد الثقافة الخاصة التد بها يتأنس الإنسان فد مجتمع بداته، فد مرحلة تاريخية بغينها

ثقافة الهجود البشرك الحيوك النهك إليه الذك ننتهك إليه تختلف في الحياة التك نهارسها عن أن نهارسها عن الحياة الحياة الحياة الحياة الحياة المستوردة

تتجاوز الحواس كلها سواء فحد ذلك سواء فحد ذلك حيفة استغمال "القلوب" أم "القلوبية بين السمع وبين ما نتحمل مسئوليته، وأيضا بين الإسلام وحتد بين الإسلام والإيمان والإيمان والإيمان

الحياة التي نمارسها، أو ينبغي أن نمارسها عن نوعية الحياة المستوردة، المعروضة علينا بإلحاح، حيث اختفى من أغلبها هذا العمود المركزي المحوري الضام البشر إلى بعضهم البعض نحو "الله"

وبمراجعتى لاستعمالات القرآن الكريم لكل من كلمات "الإدراك"، "والعمى"، "والبصر"، "وما إلى ذلك، اكتشفت أنه يحمل رسالة عن الإدراك الذي نحاول سير أغواره الآن بكل أبعاده الأعمق وهي تتجاوز الحواس كلها سواء في ذلك صيغة استعمال "القلب" أم "القلوب" أم التمييز بين السمع والوعي، أو بين ما نسمع وبين ما نتحمل مسئوليته، وأيضا بين البصر والبصيرة، وحتى بين الإسلام والإيمان، ولا أدعى أن ما سأقدمه حالا هو بحث شامل وإنما هي إشارة بادئة، ترد على السؤال: "من أين نبدأ" كما يلي:

يصلنى القرآن الكريم منذ مده باعتباره "وعيا خالصا" يخاطب الوعى البشرى مباشرة ، دون حاجة إلى المرور بوصاية العقل المفاهيمي المنطقي، وهو يعزف لحن الإيقاع الحيوى الذي يقوم بالوصل بين الوعى البشرى الوعى الكونى، ربما لذلك هو يصل للطفل والشيخ والأمى والعربي والأعجمي معا بلا حاجة تفصيلية لفحص معاني ألفاظه...إلخ"

هذا: ومع إعادة النتبيه أن ما سيأتى ذكره ليس إطلاقا تفسيرا علميا للقرآن، فإننى آمل أن يكون بمثابة إضافة ثقافية للمعرفة الهادية التى نحن فى أشد الحاجة إليها، نتميز بها بشرا، وننطلق منها معرفة، فممارسة:

بحثت عن الإدراك، فوجدت أغلب ما جاء بالقرآن الكريم هو بمعنى "الوصول" أو "اللحاق" أو ما شابه [1]، (وهو ليس المقصود في مبحثنا فوضعته في الهامش) اللهم إلا الآية الكريمة التي تقول:

لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ (103) سورة الأنعام وكما نرى: هي آية تعيننا في فهم أبعاد الإدراك الجمعي من داخنا، وأيضا مع بعضنا البعض، كما تجعلنا نفكر كيف أنه سبحانه "يدرك الأبصار"، جنبا إلى جنب وهو يدركنا نحن وما حولنا وما، ومن، بداخلنا (..فإنْ لم تكن تراه، فإنه يراك)..إلخ.

### تجاوز الحواس الخمس

مستويات الإدراك في القرآن الكريم تتجاوز الحواس الخمس بلا تردد، وهي تظهر في القرآن الكريم في شكل النتبيه على أهمية الإدراك الحيوى الخلاق، وخطورة غيابه عند المنغلقين والعميان، والمتبلدين، والذاهلين والمنكرين، لاحظت أن المتواتر في النتزيل الحكيم هو النتفير والتحذير من صور "طمس الإدراك"، أو "نفي الإدراك"، أو "تلم الإدراك"، أكثر من المباشرة في بيان ما هو الادراك السليم، يظهر هذا في الآيات التي تعلن "العمى" عن المعرفة، وعن الرؤية، وعن الإيمان، والعمى في القرآن يشمل العمى السمعي، والأهم، العمى القلبي [2]،

جاء ذكر العمى بالمعنى الحسى فى موقعين فقط، فاغفلتهما فليس لهما علاقة بالإدراك الذى نبحثه، وهما: "لَيْسَ عَلَى الأَعْمَى حَرَجٌ وَلا عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمَرِيضِ حَرَجٌ"..(النور 61) وأيضا: "عَبَسَ وَتَوَلَّى (1) أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى" (2) عبس

أما عمى الإدراك وصممة وبلادته فخذ عندك:

### أما العمى في مجال الإدراك فخذ عندك:

- "صُمُمٌ بُكْمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لا يَرْجِعُونَ" (18) البقرة
- "وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَّلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاءَ وَنِدَاءَ صَمُمٌ بُكُمْ
   عُصْيّ فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ" (171) البقرة
- "قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلْنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ
   بحفيظ " (104) الانعام
- "فَكَذَّبُوهُ فَأَنجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا لِ**نَّهُمْ كَاتُوا قَوْماً** عَمِينَ" (64)الاعراف
  - "قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنتُ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُمِّيتْ عَلَيْكُمْ أَنْلُرْمُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ" (28) هود
- "وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِي وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ
   الْقِيَامَةِ عَلَى وَجُوهِهمْ عُمْياً وَيُكُما وَصُمَا .... " (97) الاسراء
  - "وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَجْرُوا عَلَيْهَا صُمّاً وَعُمْيَاناً" (73) الفرقان
    - "فَعَمِيتُ عَلَيْهِمْ الأَنْبَاءُ يَوْمَئِذٍ فَهُمْ لا يَتَسَاءَلُونَ" (66) القصص
  - "وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسِنْتَحَبُوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ" (17) فصلت
  - "وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تَهْدِي الْعُمْيَ وَلَوْ كَانُوا لا يُبْصِرُونَ" (43) سورة بونس
    - "بَلْ ادَّارَكَ عِلْمُهُمْ فِي الآخِرَةِ بَلْ هُمْ فِي شَكً مِنْهَا بَلْ هُمْ مِنْهَا عَمِينَ" (66) النمل
- "وَمَا أَنْتَ بِهَادِي الْعُمْيِ عَنْ ضَلَالَتِهِمْ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَنْ يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ مُسْلِمُونَ"
   (53) الروم
- "أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ وَمَنْ كَانَ فِي ضَلالٍ مُبِين" (40) الزخزف
- "أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ
   بِهَا فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ"ِ (46) الحج
- "خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ"
   (7) البقرة

يعزف لحن الإيقاع الحيود الذك يقوم بالوصل بين الوعد البشرك الوعد الكوند

آمل أن يكون ( ما أقدمه) بمثابة إضافة ثقافية للمحرفة الهادية التحد نحن فحد أشد الحاجة إليها، نتميز بها بشرا، وننطلق منها معرفة،

بحثت عن الإدراك، فوجدت أغلب ما جائم بالقرآن الكريم هو بمخند "الوصول" أو "اللحاق" أو ما شابه "ثُمَّ قَسَتْ قُلُويُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسَوَةً وَإِنَّ مِنْ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَقَجَّرُ مِنْهُ الأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشْقَقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِل عَمَا تَعْمَلُونَ" (74) البقرة

- "وَقَالُوا قُلُويُنَا غُلْفٌ بَلْ لَعَنَهُمْ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلاً مَا يُؤْمِنُونَ" (88) البقرة
  - "... وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَيَتْ قُلُويُكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ" (225)البقرة
- "أَوَلَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِ أَهْلِهَا أَنْ لَوْ نَشَاءُ أَصَبْنَاهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَنَطْبَعُ
   عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ " (100) الاعراف
- "وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيراً مِنْ الْجِنِّ وَالْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُوْلَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُولَئِكَ هُمْ الْعَلِيْ الْعَلَائِنْعَامِ اللهُ هُمْ أَضَلُ أُولَئِكَ هُمْ الْعَلَافُونَ " (179) الاعراف
- "قُلْ لا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَائِنُ اللّهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنّي مَلَكٌ إِنْ أَتَبِعُ
   إلا مَا يُوحَى إلَيّ، قُلْ هَلْ يَسْنَتُوي الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلا تَتَفَكّرُونَ" (50) الأنعام
  - "وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سِمِعْنَا وَهُمْ لا يَسِمْعُونَ" (21)الانفال
- "....وَمَا يَسْنَوِي الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ \* وَلا الظُّلُمَاتُ وَلا النُّورُ \* وَلا الظُّلُ وَلا الْحَرُورُ
   \* وَمَا يَسْنَوِي الأَحْيَاءُ وَلا الأَمْوَاتُ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ في الْقُبُورِ " (19، 20، 21) فاطر
  - "وَمَا بَسنتَوِي الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَلا الْمُسِيءُ قَلِيلاً
     مَا تَتَذَكُرُ ونَ " (58) غافر
    - "أَوَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ
       لآياتٍ أَفَلا يَسْمَعُونَ" (26) السجدة
- "كِتَابٌ فُصِّلَتُ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِيًا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ \* بَشِيراً وَنَذِيراً فَأَعْرَضَ أَكْثَرَهُمْ فَهُمْ لا
   يَسِمْعُونَ" (3، 4) فصلت
- "وَإِنْ تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَى لا يَسْمَعُوا وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يُبْصِرُونَ" (198)
   الاعراف
  - "وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ وَلَوْ كَانُوا لا يَعْقِلُونَ \* وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصَّمِّ وَلَوْ كَانُوا لا يَبْصِرُونَ " (42) (43) يونس
     يَنْظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تَهْدِي الْعُمْيَ وَلَوْ كَانُوا لا يُبْصِرُونَ " (42) (43) يونس
    - "أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ وَأُولَئِكَ هُمْ الْغَافِلُونَ"
       (108) النحل
      - "أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا" (24) محمد
      - "كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ" (14) المطففين

مستويات الإدراك فحد القرآن الكريم لتجاوز الحواس الخمس بلا تردد، وهد تظهر فحد القرآن الكريم فحد شكل التبيه علد أهمية الإدراك الحيو حدالة الخلاق

يظهر طهس الإدراك"، أو "نفد الإدراك فد الآيات الإدراك فد الآيات عن المغرفة، وعن الإيمان، والمغرفة وعن الإيمان، والمغرفة والأهم، والأهم، الغرد القرآن الغرد القران الغرد القران الغرد القران الغرد القران الغرد القراد القراد القراد القراد القراد القراد الغرد القراد الغرد القراد الغرد القراد الغرد القراد القراد الغرد القراد القراد القراد الغرد القراد ا

من المناسب الآن النبيه إلى الفصل الواضح بين الحواس الخمية الإخبارية والتحريفية، وبين الإحراك المحرفة التك من أهم تجلياتها الإيمان والمحرفة الله أهم تجلياتها الإيمان والمحرفة الله أهم تجلياتها الإيمان والمحرفة الله والمحرفة المحرفة ال

- "...قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِي الظَّلُمَاتُ وَالنُورُ أَمْ جَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشَابَهَ الْخَلْقُ عَلَيْهِمْ ....." (16) الرعد
- "وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً <u>وَتَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ أَعْمَى</u> (124) قَالَ رَبَّ لِ<u>مَ حَشَرْتَتِي أَعْمَى</u> وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً \*قَالَ كَذَلِكَ أَتَتُكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَلِكَ اللَّهَ تَنُسَى" (125، 126) طه الْيَوْمَ تُنُسَى" (125، 126) طه
  - "فمن كان في هذه أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَة أَعْمَى وَأَصْلُ سَبِيلاً" (72) الإسراء
- "... أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَمَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَقِّ <u>كَمَنْ هُوَ أَعْمَى</u> إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ"(19)الرعد
- "ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لا يَفْقَهُونَ" (3) المنافقون

لست متأكدا إن كنت سأعود إلى هذه الآيات بالتفصيل ولكن قد يكون من المناسب الآن التنبيه إلى الفصل الواضح بين الحواس الخمس بوظيفتها الإخبارية والتعريفية، وبين الإدراك المسئول طريقا للمعرفة التى من أهم تجلياتها الإيمان ومعرفة

وإلى الأسبوع القادم.

الله الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ يُثُرِكَ الْقُمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلِّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ " (40) سورة يس & "أَيْنَمَا تَكُونُوا يُبْرِكُمْ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشْيَدَةٍ وَإِنْ يُصِبْهُمْ مَسَيَّةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلِّ مِنْ عُندِ اللَّهِ وَإِنْ تُصِبْهُمْ مَسَيَّةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلِّ مِنْ عُندِ اللَّهِ فَمَالِ هَوْلاءِ الْقَوْمِ لا يَكَادُونَ يَقْقَهُونَ حَدِيثاً " (78) سورة النساء "...وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَيِلِ اللَّهِ يَجِدْ فِي الأَرْضِ مُرَاعَماً كَثِيراً وَسَعَةٌ وَمَنْ يَخْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَفُوراً" رَحِيماً (100) سورة وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً" رَحِيماً (100) سورة النساء & "...جَاوَزُنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبُحْرَ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغِياً وَعَدْواً حَتَّى الْلَه عَلَى اللَّهُ إِلَّا الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنْ الْمُسْلِمِينَ " إِذَا أَذْرَكَهُ الْمُوتُ لَقَلْ مَنْ الْمُسْلِمِينَ " إِلَا اللَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنْ الْمُسْلِمِينَ " (90) سورة يونس

<sup>[2]</sup> – ولن أتطرق إلى تفاصيل كيف أننى لا أتعامل مع هذه الألفاظ، أعنى ألفاظ القلب والقلوب والجلود من أي منطلق مجازي، بل من منطلق بيولوجي حي.





# ا : الإنسان والتملور النشرة اليوجية

# أ. د. يميــــد الرخـــ

- أستاذ الطب النفسك؛ كلبة الطب، حامعة القاهرة
  - كبير مستشاري دار المقطم للصحة النفسية
- رئيس مجلس إدارة جمعية الطب النفسي التطوري

والعمل الجماعي



#### الأبحاث النفسية

 عديد الأبحاث وأوراق بالإبخليزية و عديد الفروض والنظريات والمداخلات بالعربية إضافة إلهـ عديد أبماث الدكتوراء والهاجستير التي قام بها واشرف عليهاو هشاركته عديد الندوات والهؤتمرات الغلمنة والغالمنة

#### الههالف

عيرة طبيب نفسي - المشي علك الصراط ( ج1 الواقعة. ج2 مدرسة العراة) - مقدمة في العطج النفسي الجمعي – دراسة في علم السيكوباثولوجد (شرح : سر اللعبة) العمل المحوري الذي يمثل تنظيره للأمراض النفسية والسيكويا ثولوجيا – أغوار النفس – حكمة المجانين – النظرية التطورية الإيقاعية وأساسيات من علم النفس ( تشمل الخطوط العجامة للنظرية النفسية البيولوجية للمؤلف) – قراءات في بخيب محفوظ – مثل.. وموال – مراجعات في لفات المعرفة – مواقف النفري بين النفسير والاستلهام - ترحالات يحيد الرخاوي (ثلاثة أجزاء) – هبادك الأهراض النفسية – علم النفس في الهمارسة الطبية – علم النفس تحت المجهر – ) ألف باء. الطب النفسي – حياتنا و الطب النفسي – حيرة طبيب نفسي – عندها يتعرف الإنسان – دليل الطالب الذكي في علم النفس والطب النفسي: 3 مجلدات – أفكار وأسمار حول القصر العيني – البيت الزجاجي والثعبان. (شعر) – اللغـة العربيـة والعلـوم النفسية المديثـة – الهفـاميم الأساسية للطـب النفسـيـ – الطب النفسي للهمارس – قراءات في بغيب محفوظ– مثل.. وموال قراءة في النفس الإنسانية – رباعيات ورباعيات – هيا بنا نلخب يا جدي سويا مثل أمس – تبادل الأقنفة – أصداء الأصداء

#### الانتهاء إلك الجمعيات النفسية

- عضو الجمعية المصرية للصحة النفسية
- عضو هؤسس للكلنة الهلكنة للأطباع النفسين
- رئيس التحرير المشارك المجلة المصرية للطب النفسي.
- رئيس تحرير هجلة الإنسان والتطور هستشار النشر بالهينة العاهة للكتاب
  - هسئول التحرير الهشارك للهجلة العربية للطب النفسي

جميع الحقوق محفوظة للمؤلف ف 2012



