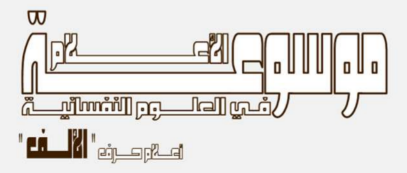








# موسوئة الأنكام في العلوم النفسية: حرف الألف



عبد الرحمــان ابراكيــم

#### الفم كارل أبراهام 4 6 ابــــن باجــــة ابـــن خلــــدون 15 ابــــن سينــــــا 33 أبية ور 86 ألفريـــد أدلــــر 97 114 ديزيـــديريــوس إراسهـــوس أر سط\_\_\_\_ 120 أفلاط\_\_\_ون 135 ألكو يـــــــن 147 149 ها فلـــوك إليـــس 152 جيم س إنج ل انـــدراس انجيــــال 156 أوغسطيــــــن 160 غــــوردن أولبــــورت 166 فلويـــد ألبـــورت 174 178 هيرهـــان إيبنغمـــاوس 181 ایریـــکاریکســـون

### كبارل أبراهنام

من كبار مؤسسي حركة التحليل النفسي، وكان أول فرعية التحليل النفسي و مركزها برلين، لتكون العاصمة الثانية لحركة التحليل النفسي بعد فيينا

من إسماماته تغريقه في المرحلة الغموية بين الرغبة في المح والرغبة في العض، وفي المرحلة الشرجية بين الرغبة في الإخراج والرغبة في الإمساك، وتغريقه بين وظيفة القحيب في التبول، ووظيفته في التبول، ووظيفته في التبول، ووظيفته في التبول، ووظيفته

كارل أبراهام Karl Abraham (1925 – 1975) من كبار مؤسسي حركة التحليل النفسي، وكان أول من أسس جمعية فرعية للتحليل النفسي، وكان أول من أسس جمعية فرعية للتحليل النفسي بعد فيينا مقر سيغموند فرويد برلين، لتكون العاصمة الثانية لحركة التحليل النفسي بعد فيينا مقر سيغموند فرويد

وأبراهام يهودي ألماني من أسرة متوسطة، بقي يعاني طوال حياته من عداء الألمان لليهود، درس الطب في جامعة فرايبورغ، وحصل على الدكتوراه منها، وعمل مع بلويلر وزامله في مستشفى برجولزلي للأمراض العقلية وهى مصحة نفسية ملحقة بجامعة زيورخ ، وتعرف على كارل يونغ، ، وفيها التقى بماكس إيتنغتون الذي أسهم معه في إنشاء جمعية برلين للتحليل النفسي، وقرأ فرويد واستغرقته كتاباته، وبدأ يراسله، والتقى به لأول مرة سنة 1907.

ومن إسهاماته تفريقه في المرحلة الفموية بين الرغبة في المص والرغبة في العض، وفي المرحلة الشرجية بين الرغبة في الإخراج والرغبة في الإمساك، وتفريقه بين وظيفة القضيب في التبول، ووظيفته في القذف المنوي، وهذه التفرقة الأخيرة هي التي بنى عليها فرويد تفرقته بين الطور القضيبي والطور التناسلي. كان أول بحث لأبراهام ينشره في مجال التحليل النفسي هو (الحلم والأسطورة - 1909)، وهو من البحوث التي تنتمي إلى التحليل التطبيقي. ومن هذا النوع أيضاً بحثه عن (أخناتون) الذي نشره سنة 1912، وحلل مبادئ أخناتون، وقد تابع فيه طريقة فرويد في كتابه عن ليوناردو دافنشي ونشره سنة 1909. ولم يشترك

كان أول بحث

لأبر المام بنشره في مجال التحليل النهسي مه (الحلم والأسطورة - 1909)، وهو من البحوث التي تنتمي إلى التحليل التطبيقي

نشر أبراهام نحو المائة بحث، وأربعة كتب... ومؤلفاته تعالج موضوعات هامة، كالعصاب، وتأثير الجنس والعلاقات الأسرية في الاصابة به، وسبكولوجية العُصاب وخاصة النوع الوسواسي، والهستيريا، وازدواج الجنسية وعلاقته بتكوين الصفات الخُلقية، و الفيتيشية، و الظروف الكليلينيكية للقذف المبكر وللعجز الجنسي، و الاكتئاب الهوسي، و الأحلام. و لعل أهم كتاباته (در اسة قصيرة في نمو الليبيدو -1924) (وتكوين الخُلق على المستوى التناسلي من نمو اللبييدو - 1925).

أبر اهام في الجدل الذي احتدم بين أتباع فرويد في حياته حول انحر إفات البعض عن النظرية الأساسية للتحليل النفسي إلا ببحث واحد في نقد كارل بونغ (1914)، فقد كان له رأى خاص في بونغ منذ البداية، وكثيراً ما حذّر منه فرويد، فلما استقال بونغ من دولية التحليل النفسي هنّا فرويد، وكافأه فرويد بأن عبّنه رئيساً

مؤقتاً للدولية، ثم سكرتيراً لها، ثم رئيساً عام 1924، وأُعيد انتخابه عام 1925.

وتلاميذ أبر اهام كثير ون، ومنهم النوابغ فيليكس بيم، وهيللين دويتش، وجيمس

جلوفر، وميلاني كلاين، وساندور رادو، وتيودور رايك، وإرنست سيمل، وأليكس

ستار شی، و ادو ار د غلو فر .

نشر أبر المام نحو المائة بحث، وأربعة كترج... ومؤلفاته تعالج موضوعات مامة، كالعصارح، وتأثير الجنس والعلاقات الأسرية في الإحاية به، وسيكولوجية العُصاب

### ابـــن باجـــة

ابن باجّة (Aven Pace) الله Bajja (Aven Pace) ابن باجّة (الباجّه بتشديد أبو بكر محمد بن يحيى التُجيبي السرقُسطي، الملقب بابن باجّة (الباجّه بتشديد الجيم هي الفضة بلغة الفرنجة الأندلسيين)، ولعل أسرته كانت تشتغل بالصياغة، فعُرف بابن الصائغ، ولد في سرقُسطه Zaragoza بإسبانيا الإسلامية..

يعتبر ابن باجة من الفلاسفة العرب الأعلام الذين ظهروا في الأندلس في أو اخر القرن الحادي عشر للميلاد, ألم بعلوم الثقافة الاسلامية في عصره، وبعلوم البونان، واشتهر بتضلّعه في الفلسفة والطب والرياضيات والفلك والموسيقى ونظم الشعر, وكان محل تقدير العلماء والمؤرخين. فقد اعترف بفضله ابن القفطي, وابن أبي أصيبعة, وابن خلدون, والمقري, ولسان الدين الخطيب, وغيرهم وقالوا عنه إنه علامة وقته ومن أكابر فلاسفة الإسلام. ولقد بلغ الغاية في بعد الصيت والشهرة والذكر الواسع العريض ونال إعجاب ابن رشد وابن طفيل. جاء في كتاب (حي بن يقظان) عند التعرض لأهل النظر (ان ابن باجة كان ثاقب الذهن صحيح النظر صادق الرؤية...).

وضع ابن باجة كثيرا من المؤلفات, في أرسطو وشروحه, والمنطق, والطب, والهندسة, والنبات والأدوية المفردة, والفلك, والنفس, والعقل. ولسوء الحظ ضاع معظمها وبقي منها رسائل وصفحات في ترجمات لاتينية وعبرية. وله كتاب عثر عليه أخيرًا في مكتبة برلين. قال عنه د.عمر فروخ: (غير أن الدهر لم يشأ أن يقسو على ابن باجة كثيرا فإنه قد حفظ لنا مخطوطة عظيمة الفائدة في مكتبة برلين العامة تقع في 440 صفحة).

ابن باجة من الفلاسفة
العرب الأعلام الذين
طمروا في الأندلس
فيه أواخر القرن
الحادي عشر للميلاد,
الاسلامية في عصره،
الاسلامية في عصره،
وبعلوم اليونان،
واشتمر بتضاعه في
والرياضيات والفلك
والموسيقي ونظم

وهذا المخطوط قد غير أحكام العلماء على ابن باجة, وأزال الغموض عن بعض النقاط وألقى نورا على تراثه وآرائه.

عمل أكثر من عقدين من الزمن كاتبا ووزيرا لأبي ابراهيم بن تيفلويت المسرفي صهر علي بن يوسف بن تاشفين، وبعد وفاة ابن تيفلويت عام 510هـ/ 1116م، وقيل بعد سقوط سرقُسطه Zaragoza بيد ألفونسو الاول ملك أرغون Aragon عام 512هـ/ 1118م، غادر ابن باجة الى جنوب الاندلس، فسكن المريّة وغرناطة ثم رحل الى فاس، وفيها اتهم بالالحاد ومات مسموماً.

كان بينه وبين بعض الاندلسيين خصومة شديدة، فقالوا إنه: (قدى في عين الدين وعذاب لأهل الهدى). ومن هؤلاء الفتح بن محمد بن خاقان (528هـ/1134م) الذي حمل على ابن باجة بعنف واتهمه بالالحاد في كتابه "قلائد العقيان" وجاء في هذا كتاب (وقد اشتهر ابن باجة بين أهل عصره بهوسه وجهوده واشتغاله بسفاسف الأمور, ولم يشتغل بغير الرياضيات وعلم النجوم, واحتقر كتاب الله الحكيم وأعرض عنه. وكان يقول إن الدهر في تغير مستمر وأن لا شيء يدوم على حال, وإن الإنسان كبعض النبات والحيوان, وإن الموت نهاية كل شيء...).هذه الأقوال التي نسبت إلى (ابن باجة) دفعت بعض منافسيه ممن أعماهم الحسد والجهل إلى اتهامه بالزندقة والسعي الى قتله والتخلص منه.. ومن خصومه أيضا ابن البطليوسي تلميذ الفتح بن محمد بن خاقان وكثير من كتاب الدولة والاطباء ومنهم الطبيب المشهور أبا العلاء ابن زهر (557هـ/162م) الذي قيل أنه احتال على ابن باجة حتى وضع له السم في أكلة الذي قيل أنه احتال على ابن باجة حتى وضع له السم في أكلة باننجان (533هـ/138م).

تخصص في علمين اثنين، هما: علم النفس والعلم الطبيعي.

و رأى أن الإنسان والحيوان غير الناطق يتشاركان، في النفس الغاذية والمولّدة والنامية، وفي الإحساس والتخيل والتذكر، غير أن ميزة الإنسان عن كل المخلوقات والكائنات والجمادات هي القوة الفكرية، وهي التي تصنع منه إنساناً

وضع ابن باجة كثيرا من المؤلفات, في أرسطو وشروحه, والمنطق, والطبء, والمندسة, والنبات والأحوية المفرحة, والغلك, والنفس,

بعد سقوط سرقسطه،
غادر ابن بابدة اللي
بنوبج الاندلس،
فسكن المرية
وغرناطة ثو رجل اللي
فاس، وفيما اتمم
بالالداد ومات

حیاته لم تکن هادئة سعیدة, بل کانت حافلة بالفلق والاخطراب، فلم یجد فیی عصره أنیسا یشاطره آراءه (وکان یری نفسه أنه فیی وحدة عقلیة...)

وتوجب له صفة النطق. ولابن باجة في علم النفس رسائل "في البحث عن النفس النز وعية" و "في النفس".

ابن باجة فيلسوف, بنى فلسفته على الرياضيات والطبيعيات, وهذا ما أراد الفيلسوف الألماني كانت أن يسير عليه في فلسفته. ومن هنا يرى بعض الباحثين أن (ابن باجة خلع عن مجموع الفلسفة الإسلامية سيطرة الجدل, ثم خلع عليه لباس العلم الصحيح وسيره في طريق جديد...). وكذلك فصل الدين والفلسفة في البحث, فهو بذلك أول فيلسوف في العصور الوسطى نحا هذا النحو. ويقول د.فروخ: (... لما وقف ابن باجة – كما وقف من سبقه من فلاسفة الإسلام – أمام مشكلة الخلاف بين الشريعة والحكمة, نتجت له عبقريته أمرا مهما جدا. ذلك بأنه ليس من الضروري أن يهتم بأمر لم يستطع أحد من قبله أن يبحث فيه. من أجل ذلك لم يتعرض ابن باجة للدين بل انصرف بكليته إلى الناحية العقلية...).

وحياته لم تكن هادئة سعيدة, بل كانت حافلة بالقلق والاضطراب, فلم يجد في عصره أنيسا يشاطره آراءه (وكان يرى نفسه أنه في وحدة عقلية...)

يعتبر ابن باجّه أول الواقفين في الأندلس والمغرب على فلسفة المشائين فشرح قضاياها، ومن أشهر تلامذة ابن باجّه أبو الحسن علي بن الإمام وابن رشد الذي ذكر في كتابه "النفس" بعضا من آراء ابن باجة، واعترف بفضله في حقل الفلسفة.

عمد ابن باجة إلى العودة بالفلسفة على أصولها الأرسطية كما هي في كتب أرسطو، مبتعدا عن أفكار العرفان والأفلاطونية المحدثة . وهو بذلك أحد أفراد التيار التجديدي الأندلسي الذي حاول فصل الأفكار العرفانية التي اختلطت كثيرا بالفكر الإسلامي ، والذي بدأ بمشروع ابن حزم الذي عمد إلى تأسيس منهج العودة إلى الأصول واستبعاد القياس في الفقه والذي استأنفه ابن رشد أيضا بعد ابن رشد إلى فصل نظام البيان الفقهي عن نظام البرهان الفاسفي بمصطلح آخر فصل الدين عن الفلسفة كأنظمة استتاجيه وربطها عن

كل حيى يشارك البماحات فيى أمور، وكل إنسان يشارك الحيوان فيى أمور، لكن لإنسان يتميز عن الحيوان غير الناطق والبماح والنبات بالقوة الفكرية، ولا يكون إنسانا إلا بما

کل إنسان له فني مخيلته حورة حسّية، ونفسية عن نفسه:

طريق الغايات و الأهداف.

قال ابن باجة في الإنسان: كل حي يشارك الجمادات في أمور، وكل إنسان يشارك الحيوان غير الناطق والجماد والنبات بالقوة الفكرية، ولا بكون إنسانا الايها.

وقسم ابن باجة منازل الناس أو "المراتب" إلى:

- المرتبة الجمهورية: وهؤلاء لا ينظرون إلا للمعقول.
- المرتبة النظرية: وهؤلاء ينظرون إلى الموضوعات أولا، وإلى المعقول ثانيا و لأجل الموضوعات.
  - مرتبة السعداء: وهم الذين يرون الشيء بنفسه.

ويمكن أن نطلق على فلسفة ابن باجة اسم علم الإنسان فقد كان جل ما تناوله فيها يبحث في ميدان الإنسان، والفكرة الأساسية التي أضافها إلى التراث الفلسفي هي ما يتصل باتحاد العقل الفعال بالإنسان.

#### الأفعال والانفعالات الإنسانية عند اربن واجة

كل ما يفعله الإنسان باختياره هو فعل إنساني، وكل فعل حرّ هو فعل يتم له اختياراً وبالإرادة. وأما الأحاسيس وما يتعلق بها فهي أفعال لا اختيار له فيها كما عند الحبوان.

والانفعالات، كالتشهي والغضب والخوف. والسلوك البهيمي هو ما يتحرك في الحيوان من انفعالات بتأثير النفس البهيمية. والسلوك الإنساني الذي ليس انفعالاً هو الصادر عن تفكير وروية، وسلوك الإنسان فيه البهيمي والإنساني.

### مراحل النمر الانساني عند ابن باجة

يمر الإنسان في نموه حالات يكون فيها أشبه بالنبات وبالحيوان. وتحركه خلال نموه ثلاث قوى: القوة الغاذية النزوعية، والقوة المنمية الحسية، وقوة التفكير. في المرحلة الجنينية: يحيى حياة نمائية اغنذائية كالنبات، وبعد الميلاد تكون

الحسية لا يمتم لما إلا الخسيس، وكلما الرتقى الإنسان كان المتمامة بحورته النفسية وبتكوينه النفسي وليس بمكوناته البسمية

إن المعرك فيي الإنسان هو الفكر والمتحرك فيه فيه هو النزوعي ويعبر عن النزوعي بالنفس. واللخات عن خلك قد تختص بالبسو، وهيي شهوات البدن، أو تختص بالنفس وهيي الفخاذل بالنفس وهيي الفخاذل

له حياة حسية،

وفي مرحلةاليفاع:حيوان حسي ينفعل عن النفس البهيمية، ثم يكون له بالتفكير حياة معرفية عاقلة باستمرار نموه إلى الرشد.

و الإنسان قد يتصف بصفة حيوانية كالمكر مثلاً، إلا أن الاختلاف بين الإنسان والحيوان في ذلك، أن المكر في الثعالب مثلاً صفة حيوانية نوعية، ولكنه إن وحيد في الإنسان كان بواحد بعينه، أي يكون به بصفة شخصية وليس بصفة نوعية.

### الصور النهسية والحسية

وكل إنسان له في مخيلته صورة حسية، ونفسية عن نفسه: الصورة الحسية لا يهتم لها إلا الخسيس، وكلما ارتقى الإنسان كان اهتمامه بصورته النفسية وبتكوينه النفسي وليس بمكوناته الجسمية.

وقد يتحدث ابن باجة عن النفس باعتبارها روحاً، ويقول إن النفس والروح اثنان بالقول وواحد بالموضوع. والمعاني الموجودة في النفس هي التي يوجدها الحس المشترك والتخيل والتذكر.

الصور العقاية والحسية: يصف ابن باجة الصورة المتخيلة لجبل أُحُد مثلاً عند من لم يره بأنها صورة عقلية، في حين أن صورته عند من يراه بعينه هي صورة حسية، والأولى تتأثر بالقوة المتخيلة وبالتذكر، والثانية قوامها حسي، والأخيرة يطلق عليها اسم الصنم، لأنها جسمية، ويقول إن الحس المشترك فيه صنم المحسوس. ثم تأتي بعد هذه الصورة التي في القوة الخيالية وهي أكثر شرفاً من الأولى وأقل جسمانية، ولها تتسب الفضائل النفسانية. ثم تأتي بعدهما في المرتبة الصورة في قوة الذاكرة.

### اللخابت وأنواعم

يقول ابن باجة إن المحرك في الإنسان هو الفكر والخيال، والمتحرك فيه هو النزوع، ويعبر عن النزوعي بالنفس. واللذات عن ذلك قد تختص بالجسم، وهي

اللذات طبيعية فالالتخاذ باللمس أو بأنواع الأكل أو النية النكام، وهي (زمانية مكانية) أو لذات عقلية، كالالتخاذ بالمعارف وبالتخيل، (غير موقوتة بزمان أو مكان).

شهوات البدن، أو تختص بالنفس وهي الفضائل. واللذات طبيعية كالالتذاذ باللمس أو بأنواع الأكل أو النكاح،وهي (زمانية مكانية) أو لذات عقلية، كالالتذاذ بالمعارف وبالتخيل، (غير موقوتة بزمان أو مكان).

#### المعانب العملية

يقول ابن باجة إن المعاني العقلية كليات مجردة عن المادة يلحقها الذهن كما يلحق الحس صور المحسوسات، حتى يكون الذهن كالقوة الحساسة للصور، أو كالقوة الناطقة للمتخبلات.

والناس من حيث المعاني أو صور المعقولات إما جمهور، أي مقامهم فيها مقام الطبيعيين، وإما نظار، أي لهم نظر في كل طبيعي، والمعقول عندهم يأتي أولاً قبل الموضوع، ثم هناك السعداء الذين يرون الشيء في نفسه، وهم أعلى مراتب الإنسان.

كان ابن باجّه البادئ في إطلاق خطاب فلسفي جديد متحرر من علم الكلام وإشكاليته، ومن هاجس التوفيق والتلفيق الذي استولى على فلاسفة المشرق ولفلسفة ابن باجّه قيمتان أساسيتان:

أو لاهما: أنه بنى الفلسفة العقلية على أسس الرياضيات والطبيعيات فنزع عن الفلسفة الإسلامية سيطرة الجدل، وخلع عليها لباس العلم. وثانيتهما: أنه أول فيلسوف في الإسلام فصل بين الدين والفلسفة في البحث، وانصرف إلى العقل ولهذا اتهم بالإلحاد والخروج عن تعاليم الدين.

وقد لام أبا حامد الغزالي لميله إلى التصوف. وقال: إن الإنسان يستطيع بلوغ السعادة عن طريق العلم والتفكير لا بإماتة الحواس وتجسيم الخيال، كما يفعل المتصوفون، وقد رأى أن الغزالي خدع نفسه، وخدع الناس حين قال في كتابه «المنقذ من الضلال» إنه بالخلوة بنكشف العالم للإنسان.

وتأثر ابن باجّه بتعاليم الفارابي وبآرائه في «المدينة الفاضلة»، وحذا حذوه

إن المعاني العقلية كليات مجرحة عن الماحة يلحقما الخمن كما يلحق العس حور المحسوسات، حتى يكون الخمن كالقوة الحور، أو كالقوة الناطقة الناطقة المتخيلات

في تسميتها بالكاملة الفاضلة، وقال إنه لا حاجة فيها إلى طبيب أو قاضٍ لانتفاء وجود ما بستدعى وجودهما.

وقد ظهرت أصالته في بحوثه الفلسفية في اختلافه مع أرسطو في موضوع الحركة، وتجديده في هذا الميدان، ووضعه نظرية جديدة في الحركة، حتى عدّه بعض الدارسين ممهداً لظهور غاليلو مؤسس العلم الطبيعي الحديث.

وظهرت أصالته كذلك في الرسائل التي ألفها في الإلهيات والتي خالف فيها الفارابي وابن سينا، وأظهر فيها تحرره من النزعة التصوفية التي انتشرت لدى المشارقة.

يمكن أن يطلق على فلسفة ابن باجّه اسم «علم الإنسان» فقد كان جل ما تناوله فيها يبحث في ميدان الإنسان، والفكرة الأساسية التي أضافها إلى التراث الفلسفي هي ما يتصل باتحاد العقل الفعال بالإنسان.

### من أمم مؤلفاتم

لم يكتف ابن باجة بالشرح والتعليق والاختصار، بل ألف كتباً أودعها علمه الخاص، يذكر المؤرخون منها: "مقال في البرهان "، ومقالا آخر في "الاسم المسمى"، وكتاب "كلام في الإسطقسات" (يبدو أنه في الهندسة)، ومؤلفات في "الرياضة والفلك"، وكتاباً في "النفس" ، وكتاباً في "التشوق الطبيعي وماهيته" ، وكتاباً في "القوة النزوعية"، و "رسالة الوداع"، وكتابا عن "اتصال الإنسان بالعقل الفعال"، وكتاب "تدبير المتوحد" وغيرها كثير.

\_ رسالة الوداع: وجهها إلى تلميذه على ابن الإمام السرقسطي قبيل رحلته إلى المشرق وتحدث فيها عن غاية الوجود الإنساني في تجاوز حدود الفردية والاتحاد بالنفس الكونية، ثم الاتصال بالله الذي لا يكون إلا بالعلم والفلسفة. نشرها المستشرق الإسباني ميغيل آسين بالاثيوسMigulAsén Palacios مع ترجمة إسبانية عام 1943م بمدريد. وترمي "رسالة الوداع" إلى إعادة العلم إلى المكان الذي يليق به، وبيان فضل العلم والمعرفة وفضل التأمل الفلسفي وكيف يؤديان

أنه أول فيلسوف في الإسلام فحل بين الدين والفلسفة في الدين والفلسفة في البحث، وانحرف إلى العقل ولمذا اتهم بالإلماد والمروج عن تعاليم الدين

إن الإنسان يستطيع للونخ السعادة عن طريق العلو والتؤكير طريق العواس وتبسيع الخيال، كما يفعل المتصوفون

وحدهما بالإنسان إلى معرفة الطبيعة، وكيف يعينانه \_ بفضل من الله \_ على التعرف عن نفسه، ويؤديان به إلى الإتصال بالعقل الفعال

\_ تدبير المتوحد: ويعني بالتدبير ترتيب الأفعال نحو الاتحاد بالعقل الفعال والمتوحد هو الفرد، وتحقيق وجود الفرد هو الخطوة الأولى في صلاح المجتمع وتضامنه. حقق الرسالة معن زيادة ونشرت في بيروت 1978م.

\_ شرح كتابي الأدوية المفردة للطبيب اليوناني جالينوس وللوزير الأندلسي العالم ابن وافد: اللذين يأخذان بمبدأ العلاج الطبيعي بالأغذية بدلاً من العقاقير الطبية، وبالأدوية المفردة بدلاً من المركبة، وقد انتفع بهذا ابن البيطار.

\_ شرح السماع الطبيعي PhysikeAkroasis لأرسطو: ويدور على المبادئ الكبرى لعلم الطبيعة.

هذه المؤلفات ذات قيم غير محدودة، وقد أشاد ابن طفيل (ت581هـ/1185م) بعمق تفكير ابن باجه فقال في مقدمة «حي بن يقظان»: «ثم خلف من بعدهم (يقصد المهتمين بالمنطق والفلسفة في الأندلس) خلف اً خذق منهم نظراً، وأقرب إلى الحقيقة، ولم يكن فيهم أثـقب ذهناً، ولا أصدق رؤية من أبي بكر بن باجّه، غير أنه شغلته الدنيا حتى اختارته المنية قبل ظهور خزائن علمه وبث خفايا حكمته».

لم يبقى لنا من هذا الإنتاج الغزير إلا شرح ابن باجة لمنطق الفارابي (مخطوط بالإسكوريال) ، وهي رسالة في ذلك الفن تتجلى فيها شخصيته، ومجوعة أخرى من الرسائل في الفلسفة والطب والعلوم الطبيعية (مخطوطة في مكتبتي أوكسفورد وبرلين ) عني بنشرها آسين بلاثيوس بادئا بمقالته في "النبات". أما رسالته المسماة "قول في اتصال العقل بالإنسان" ، فهو يثبت فيها، كما يقول آسين بلاثيوس: " أن العقل الإنساني ، وإن كان مجرد قوة أو استعداد لتقبل المعقولات، فإنه إذا اتحد بالمعقولات يصير صورة الصور كما هو الحال في العقل الفعال ، بمعنى أنه يصير بمثابة محلل المثل ومكان المعقولات، وهو ما

رسالة الوداع:
وجمعا إلى تلميذه
السرقسطي قبيل
السرقسطي قبيل
وتحدث فيما عن
غاية الوجود الإنساني
حدود القردية
والاتحاد بالنفس
الكونية، ثم الاتحال
بالعلم والفلسفة

تصوره أفلاطون في محاورة طيماوس ورفض أرسطو قبوله ؛ لأنه لا يتفق مع الأساس التجريبي لرأيه في النفس" . وفي هذه الرسالة \_ كما في غيرها من كتب ابن باجة \_ روح سارية من التدين تستوجب تصحيح الآراء القديمة التي قررها بعض المستشرقين، والتي تتهم ابن باجة بأنه وجه الفلسفة توجيها يتعارض مع النزعات الصوفية

أن العقل الإنساني، وإن كان مجرد قوة أو استعداد لتقبل المعقولات، فإنه إذا يحير صورة الصور كما هو الدال في كما هو الدال في العقل الفعال، بمعنى أنه يحير بمثابة مملل المثل ومكان المثل ومكان المعقولات

### ابــن خلـــدون

ابن خلدون (1332– 1406 م) Ibn Khaldun أبو زيد ولي الدين عبد الرحمن بن خلدون، مؤرخ شهير وعالم اجتماع، صاحب المقدمة المشهورة باسمه، وهي التي جعلها لكتابه العبر وديوان المبتدأ والخبر، وقد ضمتها أفكاره في النفس، والتربية، والتعليم، والاجتماع، ونفسانية الشعوب، واللغة، فجاءت تحفة علمية فريدة سبق بها عصره، حيث لم تُعالج هذه الموضوعات إلا منذ فترة قريبة نسبيا.

#### 

ولد ابن خلدون في تونس عام 1332 م توفي أبواه وهو في السابعة عشرة من عمره، وعاش في بلاد شمال إفريقيا، تتحدر عائلته من أصل يمني، وكانت ذات نفوذ في إشبيلية في الأندلس، وبعد سقوط الأندلس انتقلوا إلى تونس، وعاش في جو من الاضطراب السياسي حيث كانت الإمارات تتنازع فيما بينها على السلطة. وقاده طموحه لتقلد بعض المناصب، منها كاتب ابن اسحاق سلطان تونس عام 1351 وكان له من العمر اقل من عشرون عاما فتولى عنده "ديوان الرسائل"، ثم كاتبا لسلطان فاس في المغرب عام 1355، ثم في غرناطة نقلد كاتب سر السلاطين في عام 1362، ...

منحه نشاطه السياسي خبرات تأرجحت بين تحمل أعباء المسؤولية في اعلى درجاتها اذ عين حاجبا وقاضيا وفقيها ووزيرا وسفيرا.. وبين حياة السجن والقهر والظلم.. ثم اعتزل الساسة وتفرخ للانتاج العلمي، فعزل نفسه لأربع سنوات في

مؤرخ شهير وعالم اجتماع، صاحب باسمه، وهي التي جعلما لكتابه العبر والنبر، وقد ضمنها أفكاره في النفس، والتربية، والتعليم، ونفسانية والاجتماع، ونفسانية

منحه نشاطه السياسي خبرات تأرجدت بين تحمل أعباء المسؤولية في اعلى

در جاتها اذ عين حاجبا وقاضيا وفقيها ووزيرا وسفيرا.. وبين حياة السجن والظه.. ثم والمترل الساسة وتقرغ العني العني العني

لخص مؤلفات ابن وشد كلما، وبعضا من مؤلفات ابن عربي، وله "شفاء السائل في تمذيب المسائل"، وحدل التاريخ عبر مقدمته المشمورة في التاريخ العمران

صرح أنه كان مبتكراً ومجترعاً لا مبتكراً ومجترعاً لا خلف النجاح خلات لا يدعمي النجاح الكامل في تحقيق أغراضه، ولا يستبعد النقص والقصور في النقاحة وإتماء ما انتقاحة وإتماء ما بحا به ممن يأتي

قلعة أو لاد ليكتب مقدمته المشهورة. ثم سافر إلى القاهرة وعمل أستاذا للفقه المالكي ثم قاضيا، ثم أرسل في عدد من المهام كسفير لعقد اتفاقات للتصالح بين الدول. توفي في مصر عام 1406 ودفن بمقابر الصوفية عند باب النصر في شمال القاهرة. كتب ابن خلدون مجموعة رسائل الى معارفه وأصدقائه أثبتها مع الإجابات عليها في كتابه "التعريف بابن خلدون"، وفي مرحلة الشباب ألف كل من "لباب المحصل" و"ملخصات في المنطق"، و"ملخصات في الحساب"، كما لخص مؤلفات ابن رشد كلها، وبعضا من مؤلفات ابن عربي، وله "شفاء السائل في تهذيب المسائل"، ودخل التاريخ عبر مقدمته المشهورة في التاريخ وعلم العمران والتي يقول فيها أنه "أنشأ من التاريخ كتابا، فصل فيه الاخبار بابا بابا، وسلك في توييه مسلكا جديدا".

#### مهدم ـ ق اب ن خل حون

لقد انتهى ابن خلدون من كتابة مقدمته عام 1351م والمخطوطة محفوظة في المكتبة الملكية بالأسكوريال وتعتبر أبرز ما كتبه .. بقي في كتابتها أربع سنوات، وعرض فيها الكثير من المواضيع، وكل المواضيع تستجيب لنظام محكم يتمثل في: أو لا مقدمة ثم ستة أبواب توزعت على فصول عدة.

تتألف مقدمة ابن خلدون من «المقدمة» و «الكتاب الأول» المسمى بكتاب «العبر وديوان المبتدأ والخبر، في أيام العرب والعجم والبربر، ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر»، والذي صدره بعنوان: "في طبيعة العمران في الخليقة، وما يعرض فيها من البدو والحضر والتغلب، والكسب، والمعاش، والصنائع، والعلوم، ونحوها، وما لذلك من العلل والأسباب، ثم قسمه إلى ستة فصول رئيسة:

- الأول منه في العمران البشري على الجملة وأصنافه وقسطه من الأرض. وهي تقابل (علم الاجتماع العام)، وقدم فيها ظواهر المجتمع البشري، والقواعد التي تسير عليها المجتمعات.
  - الثاني في العمران البدوي وذكر القبائل والأمم الوحشية. كاشفًا أهمً

خصائصه المميِّزة، وأنه أصل الاجتماع الحضري وسابق عليه.

- الثالث في الدول والخلافة والملك وذكر المراتب السلطانية. و يقابل (علم الاجتماع السياسي)، وقدم فيها قواعد الحكم، والنُّظُم الدينية، وغيرها.
- الرابع في العمران الحضري والبلدان والأمصار. ما يقابل (علم الاجتماع الحضري)، شارحا الظواهر المتصلة بالحضر، وأصول المدنية، وأن التحضر هو غاية التمدُّن.
- الخامس في الصنائع والمعاش والكسب ووجوهه. يقابل (علم الاجتماع الاقتصادي)، وقد درس تأثير الظروف الاقتصادية على أحوال المجتمع.
- السادس في العلوم واكتسابها وتعلمها. يقابل (علم الاجتماع التربوي)، ودرس الظواهر التربوية، وطرق التعلم وتصنيف العلوم.

كما قسم كل واحد منها إلى عدد من المقدمات والفصول.

يفخر ابن خلدون بالتاريخ الذي ألفه؛ وصرح أنه كان مبتكراً ومخترعاً لا مقلداً أو مقتبساً، ومع ذلك لا يدعي النجاح الكامل في تحقيق أغراضه، ولا يستبعد النقص والقصور في أبحاثه، بل يطلب انتقاده وإتمام ما بدأ به ممن يأتي بعده. يقول: «غرض هذا الكتاب الأول من تأليفنا، وكأن هذا علم مستقل بنفسه فإنه ذو موضوع وهو العمران البشري والاجتماع الإنساني، وذو مسائل وهي بيان ما يلحقه من العوارض والأحوال لذاته واحدة بعد أخرى، وهذا شأن كل علم من العلوم وضعياً كان أو عقلياً، واعلم أن الكلام في هذا الغرض مستحدث الصنعة، غريب النزعة، غزير الفائدة، أعثر عليه البحث وأدى إليه الغوص».

ويؤكد ابن خلدون أن موضوع العلم الذي أسسه «علم مستنبط النشأة»، وأنه كتب ما كتبه في هذا الصدد من غير أن يستند إلى قول أحد. فقد أدرك بوضوح وضع أسس علم جديد سيشهد توسعاً فيما بعد شأنه في ذلك شأن جميع العلوم التي تبدأ مختصرة ومجملة، ثم تتوسع وتتقدم بالتدريج، بسبب التحاق وانضمام المسائل الجديدة إليها شيئاً فشيئاً، وقد صح ما تتبأ به ابن خلدون في هذا المضمار، فالمسائل التي عالجها في مقدمته، غدت فيما بعد موضوع اهتمام المفكرين والعلماء، وتكون عنها علمان همان، هما علم التاريخ وعلم الاجتماع.

يرى ابن خلدون أن المجتمع البشري شكلين اثنين يمر بمما في تطوره مما البحاوة والتحضر. ويجدهما طبيعيين مع أنهما يختلفان في أو حافد أجيالهما

ما أن تنتمي مرحلة الكفاح والتأسيس ويثبت وجود الدولة وينقلب زعيم الجماعة ذات العصبية إلى ملك حتى تشتد نزعة التملك والتفرد لديه

يصونج مبحأ آخر هم مبحأ الانتقال من البحاوة إلى الحظارة، ومع أن خلك نعيم من ناحية، إلا أنه يحيم من نواج أخرى لأنه يضعف الفهم، ويعود على الراحة، ويشجع البشع في حبم المال والانكباب على الشموات، وتخمب معه عصبية الجماعة

وحمرتما

البيل الماحو للحولة، وهو البيل الرابع الرابع الذي ولد وربي فيي النعيو، وحسب أن مقاليد الأمور ستأتيه بلا مشقة، فينشغل بالملخات عن إحارة مطالحها العامة، ما الحوامة ورغاية والمسالمة اللتان والمسالمة اللتان والمسالمة اللتان وهنا تؤذن الحول وهنا تؤذن الحول بالزوال

وصلت المقدّمة عبر العديد من المخطوطات التي تم جمعها و حفظها و منها ما خطه ابن خلدون بيده. بدأت النسخ العربية في الإنتشار منذ القرن التاسع عشر حيث طبعت أول نسخة عربية في بولاق بالقرب من القاهرة سنة 1857. اما النسخ الأور وبية فقد طبعت و نشرت لأول مرّة في باريس سنة 1858.

### 

يرى ابن خلدون أن للمجتمع البشري شكلين اثنين يمر بهما في تطوره هما البداوة والتحضر. ويجدهما طبيعيين مع أنهما يختلفان في أوصاف أجيالهما، ولما كان ابن خلدون يربط بين العصبية والبداوة على نحو شبه متكامل، ويرى أنه على المجتمع أن يبني دولته ليدرأ خطر غيره، وكان المجتمع لديه شبيها بالكائن الحي، جعل للدولة في تطور المجتمع ثلاثة أجيال، الجيل الأول: منها لم يزل على خلق البداوة وخشونتها والبسالة والاشتراك في المجد، ولا تزال سورة العصبية قائمة فيه.

الجيل الثاني: ويتحول بالملك والترف والرفاهية من البداوة إلى الحضارة والخصب، وتتكسر شوكة العصبية لديه بعض الشيء إلا أنه يبقى له بعض الاعتزاز في سعيه إلى العصبية ومحاولة الدفاع عنها وحمايتها.

الجيل الثالث: فينسى عهد البداوة والخشونة، ويفقد حلاوة العز والعصبية، ويبلغ الترف غايته فيصبح عالة على الدولة، مما يدفع بصاحب الدولة إلى استكثار الموالي واصطناع من يرفع عن الدولة بعض العناء حتى تصاب الدولة بالهرم وتذهب بما حملت.

#### الهيادة

ويرى ابن خلدون أن القيادة تكون جماعية في مرحلة تأسيس الدولة، والجماعة كلها تسير وفق محور العصبية، ولكن ما أن تنتهي مرحلة الكفاح والتأسيس ويثبت وجود الدولة وينقلب زعيم الجماعة ذات العصبية إلى ملك حتى تشتد نزعة التملك والتفرد لديه، فيبدأ بإقصاء بعض أبناء عصبيته وأعوانه، وتنقضي المرحلة الأولى بعد استتباب شؤون الدولة، ويبدأ صراع بين الملك وأعوانه السابقين أو أقاربه

صعود الدولة مقترن طرحياً بصعود الاقتصاد، لأن الدولة تأخذ بالارتقاء والنمو وتكتسب القوة حين تمتلك تسييراً اقتصادياً مزدمراً متطعاً إلى التحسن والتوسع المستمرين

يربط ابن خلدون الاقتصاد بعدد الاقتصاد بعدد الأمصار الصغيرة والما في والقليلة السكان فأتواتهم قليلة لقلة العمل». فقد توصل التي أن العمل هو الديلة وقواهما الاقتصادية وقواهما

وأبناء عشيرته. ومن هنا يصوغ ابن خلدون القانون الأول ومفاده «مبدأ التخلص من الأعوان الأصليين أو الميل نحو التفرد بالحكم» والأساس الذي يرتكز عليه القانون هو انتقال الدولة أو العشيرة إلى سكنى المدن وتركها شظف العيش وطلبها لطيب الطعام والشراب وزاهي الكساء وجميل العمران، والملوك في الغالب من السباقين إلى ذلك.

ثم يصوغ مبدأ آخر هو مبدأ الانتقال من البداوة إلى الحضارة، ومع أن ذلك نعيم من ناحية، إلا أنه جحيم من نواح أخرى لأنه يضعف الفهم، ويعود على الراحة، ويشجع الجشع في حب المال والانكباب على الشهوات، وتذهب معه عصبية الجماعة وحميتها، إذن فالمبدأ الثاني يحمل في طياته مبدأين آخرين، هما «الحاجة المتزايدة إلى المال» و «العزوف عن الشظف والميل إلى الترف» اللذان يترابطان كأنما يمثلان أمراً واحداً.

إن الدولة تبدأ في العادة بسيطة، يتولى زعماء العشيرة الظافرة شؤونها على نحو مختلط من غير تقسيم العمل، ولكن ما أن تثبت الدولة على حالة الاستقرار نوعياً وتتسع أعمالها ونطاقها حتى تبدأ بإنشاء الأجهزة والدواوين المتخصصة والمتعددة، ويحتاج القائمون على الأمر إلى أصحاب الكفاءات لإدارة شؤون الحكم وهم قلما يعثرون على الأمين الكفء، فتجدهم لهذا يقنعون مجبرين بالصفة الثانية، إذ لا خير يرجى من أمين بليد، هذا ما يجر على الدولة وبالاً عظمياً، ويفعل فعله في تسريع هرمها، وهذا المبدأ يعبر عنه بقانون «الانتقال من البساطة إلى التعقيد في إدارة شؤون الدولة».

### كيهم تضعهم الدولة برأي ابن خلدون؟

تفعل جملة المبادئ السابقة فعلها في كيان الدولة فتضعف قوتها، وتتكسر شوكتها، ويقل مالها قياساً إلى حاجاتها، فتبدأ بإرهاق المواطنين بالضرائب والرسوم المجحفة، وقد تلجأ إلى مصادرة الأموال والأرزاق، مما يؤثر سلباً في بنية الدولة فيقل التفاعل الاجتماعي وتصير الحال إلى أشبه ما يسمى اليوم بالاقتصاد المغلق فتشيخ الدولة، وتشرف على الزوال، ومرجع ذلك كله في نظر ابن خلدون إلى

سبق الاشتراكيين المحدثين الذين المحدثين الحمل عنصر الإنتاج الإنتاج الأساسي، كما أنه من السابقين إلى تقسيم العمل بين عضلي وخمني وترتبه على مراحل

يصغد الغلامة في در جارت الأعمال ومي مقترنة بالغقر، وتليما الأعمال الكتابية، والدينية، أما أصحاب الدخول المرتفعة فهم أصحاب السلطة والحيانة والحيانة والحيانة والحيانة والحيانة والحيانة والحيانة والحيانة

العصبية وخمود نواتها في جسم الدولة وإذلال ما تبقى فيها من روح وحمية، ونتيجة لذلك يبدأ الاعتماد على المأجورين بدلاً من ذوي القرابة والعصبية فتقل التضحية، كما أن حياة التحضر والرفاه تذهب بشجاعة الإنسان واندفاعه في سبيل حفظ المبادئ الحقة أو الذود عنها، ويتكل فيما يتصل بشؤونه كلها على غيره مما يفضي إلى الجيل الهادم للدولة، وهو الجيل الرابع الذي ولد وربي في النعيم، وحسب أن مقاليد الأمور ستأتيه بلا مشقة، فينشغل بالملذات عن إدارة الدولة ورعاية مصالحها العامة، ويؤنس منه الوداعة والمسالمة اللتان تقودان شيئاً فشيئاً الصعف والعجز، وهنا تؤذن الدول بالزوال.

وفي بعض الأحيان يهيأ للدولة في آخر أطوارها ملك قوي متحمس فيه بقية من عنفوان العصبية يقوم بمحاولة إرجاع الدولة إلى طور شبابها ليجنبها الزوال، إلا أن فعله سوف لن يؤتي ثماراً لأن القوانين الاجتماعية التي يسير المجتمع والدولة وفقها (بوجه أقرب إلى الحتمية) لها فعلها، وهي أقوى من إرادة الأفراد، ثم إن العصبية هي التي تنتج المجتمع والدولة والفرد والقائد، وليس بإمكان الفرد القائد أن ينشئ دولة أو مجتمعاً بلا عصبية، وليس بإمكانه أن يعيد الحياة إلى البذور الميتة والعصبية المتحللة.

### الاقتداد والمجتمع

يولي ابن خلدون الاقتصاد مكانة بارزة في تكوين الدولة وفي تحديد عمرها، وحتى في تحديد الطور الذي هي عليه. فالاقتصاد لديه – على ما يبدو – يمثل العنصر الثاني من عناصر تكوين الدولة، أي أنه في المرتبة الثانية بعد العصبية. يرى أن للحكومة أو الدولة تأثيراً بالغ الأهمية على بنية وشكل وجدوى الاقتصاد، فهو يربط الاقتصاد بالمجتمع عن طريق الدولة، لأن الدولة هي التي تتيح أفضل الفرص ليقبل مواطنوها على العمل وتطوير الإنتاج والصناعات، مما ينعكس إيجاباً على مستوى الحياة الاقتصادية، لأن الدولة الحقة والعادلة تبغي وتعي رفعة شأنها وتحاول في سبيله ما أمكنها. وصعود الدولة مقترن طردياً بصعود الاقتصاد، لأن الدولة تأخذ بالارتقاء والنمو وتكتسب القوة حين تمثلك تسييراً

الإنسان عند ابن خلدون نتاج الوراثة والمما تأثير مما على نخسانيته، وعلى طباعه وخلاة وسماته، فالأقاليم المعتدلة سكانها من البشر أعدل أجساماً وألواناً

الترفع يُفسد الصحة البدنية والنفسية، وينحرف بالتفكير، واعتدال المعيشة فيه إذكاء للعقول، وخفة للأجسام، وقبول للتعليم

يرى أن التفاعل بين البيئة الطبيعية والإنسان لا يددث من جانب واحد؛ إذ إن الإنسان يؤثر بدوره في البيئة نفسما كما تفعل فعلما فيد

اقتصادياً مزدهراً متطلعاً إلى التحسن والتوسع المستمرين. وتدخّل الدولة في معالجة وتسبير الاقتصاد في المجتمع بأخذ أحد شكلين:

الشكل الأول: معني بالخير العام أو صالح الجماعة ككل، حينذاك تتشط الدولة في إنشاء المشروعات وشق الطرق والترع وما إليها وإقامة المنشآت العامة والأبنية، مما تعجز عنه الإمكانات الفردية للمواطنين كما تهيئ السبل للمواطنين ليعملوا ويتمكنوا من الحصول على مستوى لائق من العيش، فيرتفع بذلك المستوى الاقتصادي العام لهذه الدولة.

الشكل الثاني: فيصب اهتمامه على الخير الخاص أو صالح الفرد الحاكم أو الأسرة المالكة. وإذ ذلك يبتعد الحاكم عن رعاية أمور المواطنين وشؤونهم ومصالحهم ويستهدف ربحاً شخصياً فيتحول في نظر ابن خلدون إلى تاجر، وقد تتحول الدولة بمجموعها إلى تاجر منافس التجار يفرض على الآخرين أن يبيعوه بالسعر الأدنى وأن يشتروا منه بالسعر الأعلى فيبالغ الحاكم – نتيجة للحاجة المتزايدة إلى المال – بفرض الضرائب والغروم (الغرامات المالية)، ويرفع الأسعار فوق مستوى قدرة المستهلكين، فقل قدرتهم الشرائية، ويتضاءل الطلب، فيقل الإنتاج.

كما يربط ابن خلدون الاقتصاد بعدد السكان فيقول: «وأما الأمصار الصغيرة والقليلة السكان فأقواتهم قليلة لقلة العمل». فقد توصل إلى أن العمل هو جوهر الحياة الاقتصادية وقوامها، لأنه رأى أن كسب الرزق يقوم على عمل الإنسان وسعيه، أما دور الطبيعة فثانوي، ولا يمكن الاعتماد عليه لأن ما يوفره يكون في المقدار الضئيل ويتم مصادفة.

وعد العمل قوام الحياة الاقتصادية، وهذا ما أكده في الباب الخامس من الكتاب الأول في المقدمة من أن ازدهار الاقتصاد إنما يكون نتيجة كثرة الأعمال، وأنه يضمر بتقهقرها لأنه يقيم الإنتاج وبقية ظواهر الحياة الاقتصادية على العمل الإنساني، وهو في ذلك قد سبق الاشتراكيين المحدثين الذين يعدون العمل عنصر الإنتاج الأساسي، كما أنه من السابقين إلى تقسيم العمل بين عضلي وذهني وترتيبه على مراحل، يقول: «واعلم أن تلك الأفعال للأقدمين إنما كانت بالهندام واجتماع الفعلة وكثرة الأيدي عليها».

## أنماط كسرج الرزق عند دابس نا حون

يذكر ابن خلدون عدة أنماط لكسب الرزق: أسلوب الزراعة (الفلح) وفيه نجد العناية بالحيوان وبالنبات وبالأرض وغير ذلك، وأسلوب التجارة الذي يمثل إحضار البضائع وتهيئتها للبيع وبيعها، إضافة إلى أسلوب الصناعة، ومن طرق كسب الرزق أيضاً الصيد، والكسب المتأتي عن طريق جباية الأموال من الناس، ويرى أن الزراعة كأسلوب للمعيشة بدأت أولاً لأنها تحتاج في الغالب إلى جهود جماعية وتلتها الصناعة، وهذه تحتاج إلى تعاون القدرات النظرية والعملية، ثم التجارة وهذه تتطلب ميزة خاصة لتحصيل الفرق بين سعر الشراء وسعر البيع، ويبحث في مصير ما ينتج عن طريق وسائل الكسب المختلفة، فيجد أنه إما أن ينفق في سبيل تحصيل المعاش والرفاهية، أو أن يتخذ على شكل مال (رأسمال) في سبيل الحصول على مكاسب جديدة. ويقترب ابن خلدون من مفهوم فضل في سبيل الحصول على مكاسب جديدة. ويقترب ابن خلدون من مفهوم فضل من عمله والآخر يكسبه من عمل غيره، ثم تجده يصف الفلاحة في درجات الأعمال ذات الكسب القليل وهي مقترنة بالفقر، وتليها الأعمال الكتابية والدينية، أما أصحاب الدخول المرتفعة فهم أصحاب السلطة والصنائع.

وينظر ابن خلدون إلى التجارة على أنها عملية الشراء بسعر رخيص، ومحاولة البيع بسعر أعلى، والفرق ما بين البيع وسعر الشراء آت من إحدى طريقتين، أو لاهما: إيقاء التاجر البضاعة لديه حتى يشتد الطلب عليها ويرتفع سعرها، وتجده هنا يشير إلى مفهوم الاحتكار. والطريقة الثانية: هي نقلها إلى مكان آخر شديد الحاجة إليها، وفي كلتا الطريقتين يظهر فهم ابن خلدون لمسألة العرض والطلب. كما عرف تجارة الجملة ونصف الجملة أيضاً، حين تحدث عن الباعة الذين يشترون من التجار الكبار في أنهم قد يطمعون عليهم بالأسعار والأوزان، ثم نجده يتحدث عن أخلاق التجار والباعة ومن إليهم من العاملين في التجارة، ويرى أنها بوجه عام أدنى من أخلاق أهل الشرف والمروءة والعزة.

تفسير الرؤيا عنده أنها مطالعة النفس لحور من الواقع، فإن النفس إذا كانت منطبعة فإن حور الواقع تؤثر فيها

النفس في النوم النوم تعود به إلى مدار كما، وتقتبس من الواقع بالمداكاة وكلما كان الشنص كانت صوره الدلمية مشوشة فتدتاج إلى التعبير، أما ذو النفس الحافية ولا مناج للتعبير في التعبير في النوس الحافية ولا تحتاج التعبير في التعبير في التعبير في التعبير تحتاج التعبير في التعبير تحتاج التعبير تحتاج التعبير تحتاج التعبير التعبير تحتاج التعبير تعتاج التعبير المدادية ولا

النفس مغطورة على ارتفاع حجاب الحواس بالنوم، فتتعرض الصور في العقل للتحريف وتأتي النائم على هذه الحال

يؤثر العرّاف في المشاهدين فيعانون المحارك المحارك المسية إلا نوعاً واحد منها وهو البصر، فيعكف على المرئي البسيط حتى يبدو له بالوهو أنه المحرك المقصود

أما ما يرونه فيي سطع المرآة فإنهم من فرط تركيزهم بالبصر على السطع بالبحر على السطع يبدو لهم فيه غمام تتمثل فيه صور هي مداركهم هم أنفسهم

ثم يقسم ابن خلدون الصناعات أو الحرف بحسب أهميتها النابعة من خلال كونها ضرورية لبقاء النوع الإنساني وفي مقدمتها الزراعة والتجارة والحدادة والخياطة والبناء، أما شرف موضوعها فهو أنها تتناول الإنسان أو جانباً من جوانبه المعنوية كالطب والتوليد والكتابة والشعر والغناء، ثم يوضح الوظيفة الاجتماعية لكل من هذه الحرف والمهن، وكذلك سبب قيامها وتاريخ تطورها بتمحيص عقلي وبرؤية تحليلية، فهو مثلاً، يرفض الرأي بأن العمالقة هم من أشاد الأبنية الضخمة القديمة ويرى أن الذين بنوها هم أناس عاديون استعانوا بالعلوم الهندسية وأساليب معينة لرفع المواد الثقيلة والكتل الكبيرة.

ويرى ابن خلدون أن للنقد شكلين، نظري وعملي (واقعي)، فالنظري من النقد هو ما يحسب على الورق في المعاملات التجارية وحسابات الدواوين وغيرها، أما الواقعي من النقود فهو ما يضرب فعلاً ويأخذ الشكل المتداول، وهو يختلف من دولة إلى أخرى.

### 

الإنسان عند ابن خلدون نتاج الوراثة والبيئة، ولهما تأثير هما على نفسانيته، وعلى طباعه وخُلقه وسماته، فالأقاليم المعتدلة سكانها من البشر أعدل أجساماً وألواناً وأخلاقاً وأدياناً، حتى النبوّات اختصت بالأقاليم المعتدلة لأن سكانها الأكمل نوعاً في خُلقهم وأخلاقهم، ويبعدون عن الانحراف في عامة أحوالهم. والحر والبرد لهما مزاجان، ومزاج الحر له طبيعة حارة، ومزاج البرد له طبيعة باردة.

كما ان التمبيز بين الأمم لا يقع بالأنساب فقط، ولكنه أيضاً بالسمات الخُلقية التابعة لمزاج المناخ، وما يستتبع ذلك من اختلاف العوائد والخواص والمميزات. والمناخ له أثره غير المنكور في الأخلاق والأحوال النفسية، كما أن لاختلاف العمران في الخصب والجوع أثره كذلك في الأبدان والأخلاق. والترف يُغسد الصحة البدنية والنفسية، وينحرف بالتفكير، واعتدال المعيشة فيه إذكاء للعقول، وخفة للأجسام، وقبول للتعليم. ابن خلدون من القائلين بنظرية الأطوار النفسية، وهي تقع للأفراد كما تقع للدول والمجتمعات، وفي كل طور يكون للفرد أو تكون للدولة خُلُق من

كل نفس لما استعدادما لتلقي نوع من التعليم تغيد من التعليم تغيد من التجليم لا بد فيه المدركات المسية. والملكات تزيدما الحنكة في التجربة، والصائح تغيد العقل والصائح تغيد العقل

في الكتابة ننتقل من العروف النطية إلى الملكات اللفظية في الخيال، ومن الكلمات اللفظية في الخيال اللفظية في الخيال اللهابي، المعانى

أحوال ذلك الطور، لأن الخلق تابع للمزاج النفسي أو الأحوال النفسية. ويقر ابن خلدون بأن البيئة بمعناها الشمولي هي السبب المباشر في اختلاف البشر جسمياً وعقلياً ونفسيا وخلقياً، وأنها هي التي تميز مجتمعاً ما عن غيره في تقاليده وعاداته ومنازعاته واقتصادياته وشؤونه المختلفة، غير أن هذه الحتمية التي درج عليها ابن خلدون لم تكن مطلقة، لأنه يرى أن التفاعل بين البيئة الطبيعية والإنسان لا يحدث من جانب واحد؛ إذ إن الإنسان يؤثر بدوره في البيئة نفسها كما تفعل فعلها فنه.

#### ادرن خلدون والراد اسكولو جبا

يتناول ابن خلدون مسائل علم النفس الغيبي أو الباراسيكولوجيا تناولاً مفصلاً، ويتحدث عن الرؤى، والأحلام، وتوارد الخواطر، والتأثير النفسي عن بعد، ومذهبه فيها متقدم جداً، وتفسير الرؤيا عنده أنها مطالعة النفس لصور من الواقع، فإن النفس إذا كانت منطبعة فإن صور الواقع تؤثر فيها، فإذا غفل صاحبها كانت رؤيته لهذه الصور. والناس تفترق في ذلك، وبعضهم يحلم أكثر من البعض، والبعض تأتيه الأحلام دوماً أو كما يقولون حالياً إن بعضنا له شخصية حلمية، فهو ضعيف تجاه الواقع. والنفس في النوم تعود به إلى مداركها، وتقتبس من الواقع بالمحاكاة والمثال في الخيال، وكلما كان الشخص معرضاً للمشاكل كلما كانت صوره الحلمية مشوشة فتحتاج إلى التعبير، أما ذو النفس الصافية فأحلامه صافية ولا تحتاج للتعبير. والنفس مفطورة على ارتفاع حجاب الحواس بالنوم، فتتعرض الصور في العقل ورجعت إلى صور الحافظة تمثل منها بالتركيب والتحليل صور خيالية، إلا أنها مع ورجعت إلى صور الحافظة تمثل منها بالتركيب والتحليل صور خيالية، إلا أنها مع الحالم لأن النفس تقصد إلى ذلك.

ويقول ابن خلدون عن العرافة والكهانة، والنظر في الأجسام الشفافة كالمرايا وطساس الماء، والطرق بالحصى، بأنها من أعمال الإيحاء، بأن يؤثر العراف في المشاهدين فيعانون انحصار المدارك الحسية إلا نوعاً واحد منها وهو البصر،

التي في النفس، فيحصل لما ملكة فيحصل لما ملكة الانتهال من. الأحلة فنكتسب بخلك ملكة من التعقل تكون لنا زياحة عقل وقوة في الأمور

فيعكف على المرئي البسيط حتى يبدو له بالوهم أنه المدرك المقصود. وأما ما يرونه في سطح المرآة فإنهم من فرط تركيزهم بالبصر على السطح يبدو لهم فيه غمام تتمثل فيه صور هي مداركهم هم أنفسهم، فيشير العرّاف لهم بالمقصود لما يتوجهون إلى معرفته من نفي أو إثبات، فيخبرون بذلك على نحو ما أدركوه، وإنما ينشأ لهم بها إدراك هو نفساني، ليس من إدراك البصر، بل يتشكل به المدرك النفساني للحس. ويضرب ابن خلدون مثلاً للتشوّف النفسي Telepathy بحادثة عمر بن الخطاب مع سارية الجبل، والمتشوّف اسمه عنده المحدَّث ويفسر عمل القائلين بالدلالات النجومية بأن فيهم فرط حدس يقف بهم على تحليل الشخصيات في العالم.

#### الإنسان والتعليم عند ابن خلدون

ويقول في تأثير التعلم على الإنسان، إنه يُخرِج ما يكون في النفس بالقوة إلى الفعل، أي أن التعلم والتربية مظهران للطبع، وكذلك فكل نفس لها استعدادها لتلقي نوع من التعليم تفيد منه والتعليم لا بد فيه من التجربة، وأساسه المدركات الحسية. والملكات تزيدها الحنكة في التجربة، والصنائع تفيد العقل، فالكتابة مثلاً من الصنائع الأكثر إفادة، لأتنا في الكتابة ننتقل من الحروف الخطية إلى الملكات اللفظية في الخيال، ومن الكلمات اللفظية في الخيال إلى المعاني التي في النفس، فيحصل لها ملكة الانتقال من الأدلة إلى المدلولات، فنكتسب بذلك ملكة من التعقل تكون لنا زيادة عقل وقوة فطنة في الأمور.

ويميز ابن خلدون بين الإنسان والحيوان: أنهما متشاركان في الحيوانية من الحس والحركة والغذاء، الخ، وإنما تميز الإنسان بالفكر الذي يهتدي به لتحصيل معاشه، والتعاون عليه مع أبناء جنسه، والاجتماع المهيئ لذلك التعاون. وعن هذا الفكر تتشأ العلوم والصنائع، ويكون التعلم ضرورة لأنه به يعرف علوم السابقين، ويستمر على التفكير حتى يصير له ملكة. والمدرس صنعته التدريس، والتدريس ملكة لا بدّ فيها من الإحاطة بمبادئ علم التدريس وقواعده والوقوف على مسائله

يجب على المعلوفي أول التعليم أن يلجأ إلى المحسوس، ولا يجب أن يخلط علماً بعلو، ولا أن بتناول واستنباط فروعه من أصوله، ولهذا كان السند في التعليم في كل علم أو صناعة إلى مشاهير المعلمين. ولكل علم وصنعة اصطلاحاتهما التي ينبغي أن يحذق المعلم فيهما. وبعض البلاد قد تطيل مدة التعليم فيها في المدارس، وبعضها قد يختصرها، بحسب ما ترى من حصول طالب العلم على مبتغاه من الملكة العلمية أو اليأس من حصولها، فتطول مدتها في بلاد لأجل عُسرها من قلة الجودة في التعليم، أو تُختصر مدتها في بلاد لعدم عنايتهم بالعلوم لتناقص العمران. ويتناول ابن خلدون أثر التدريب كما في نظريات التعلم المعاصرة، فيقول إن كل صناعة ابن خلدون أثر التدريب كما في نظريات التعلم المعاصرة، فيقول إن كل صناعة يرجع منها إلى النفس أثر يُكسبها عقلاً جديداً تستعد به لقبول صناعة أخرى، ويتهيأ بها العقل بسرعة الإدراك للمعارف. ويحكي ابن خلدون عن أهل مصر أنهم أفادوا من ذلك، فكانت لهم حُسن الملكات في التعلم والصنائع وسائر الأحوال العادية، مما يزيد الإنسان ذكاءً في عقله، وإضاءةً في فكره، وبكثرة الملكات الحاصلة للنفس، لأن النفس إنما تنشأ بالإدراكات وما يرجع إليها من الملكات.

ويعيب ابن خلدون الكتب المختصرة في العلوم، لأن اختصارها يخل بالتحصيل، ويخلط على المبتدئ، وهو من سوء التعليم. وينصح للمدرس أن يكون في تعليمه على التدريج شيئاً فشيئاً، وقليلاً فقليلاً، وأن يتبع في ذلك ثلاث خطوات:

في الأولى: يكون مُجملاً، أي شارحاً على الإجمال، فيراعي قوة عقل المتعلم واستعداده، ويهيؤه لفهم هذا العلم أو الفن. وفي الخطوة الثانية: يرتفع لأعلى من ذلك، فما كان مجمِلاً يفصله ويبينه ويخرجه عن الإجمال، ويذكر ما هنالك من الخلاف ووجهة النظر فيه، إلى أن تجود ملكة المتعلم، وفي الخطوة الثالثة: يرجع به ويشد عليه فلا يترك عويصاً ولا مهماً ولا مغلقاً إلا وضحه، حتى يتأكد أنه استكمل عدّته في هذا العلم، وإنما يحصل ذلك بثلاث تكرارات، وقد يحصل للبعض في أقل من ذلك، فهناك فروق فردية بين المتعلمين والمعلمين.

ويجب على المعلم في أول التعليم أن يلجأ إلى المحسوس، ولا يجب أن يخلط علماً بعلم، ولا أن يتناول في المرة الواحدة إلا مهارة واحدة لتدريبها، أو مسألة واحدة لتفهيمهما. ولا ينبغي أن تطول المسافة الزمنية بين جلسة التعليم والتي تليها، لأنه ذريعة إلى النسيان و انقطاع مسائل العلم بعضها عن بعض، فيعسر حصول الملكة

في المرة الواحدة إلا ممارة واحدة لتدريبها، أو مسألة واحدة لتفهيمهما

إن الإثقال على المتعلو، سيما في الحاكر الأولاد، مخرّة، وينبغيى المعلم أن لا يستبد على الواد في التأديب لأنه من سوء الملكة، ويخيق على النفس انبساطما، ويدعو إلى الكسل الكسل الكسل الكسل

إنما الذي فخل به أصل المشرق عن أصل المغرب هو ما يحطل في النفس من آثار الحضارة من العقل المزيد .... فيظنه العامي تفاوتاً في الحقيقة الإنسانية».

بتفريقها، وإنما الملكات تحصل بتتابع الفعل وتكراره. ويتناول ابن خلدون العقاب والثواب في التعليم، ويقول إن الإثقال على المتعلم، سيما في أصاغر الأولاد، مضرة، وينبغي للمعلم أن لا يستبد على الولد في التأديب لأنه من سوء الملكة، ويضيق على النفس انبساطها، ويذهب بنشاطها، ويدعو إلى الكسل، ويحمل على الكذب والخبث والتظاهر بغير ما في الضمير، خوفا من انبساط الأيدي بالقهر. وإذا تعلم الولد بالخديعة صارت الخديعة له عادة وخُلقاً، وفسدت معاني الإنسانية التي له، وصار عيالاً على غيره، وتواكلت النفس عن اكتساب الفضائل فارتكست وعادت في أسفل السافلين، فيكون ذلك وبالاً على الأمة، ويعتاد أبناؤها القهر والتعسف.

### النمي العلمي في البحث الاجتماعي

يعد ابن خلدون رائداً من رواد تطبيق المنهج العلمي بصورته الاستقرائية، خاصة في ميادين العلوم الإنسانية، بل يعد من وجهة نظر علم الاجتماع المعاصر أحد الرواد القلائل الذين ألموا بالكثير من مظاهر الحياة الاجتماعية إلماماً تعدى فهم المسائل الاجتماعية إلى صياغة القوانين وانتهاج المنهج العلمي والبحث الاجتماعي، مما مكنه من الربط بين الفلسفة والاجتماع وأصول البحث العلمي، فكان بحق فيلسوفاً من فلاسفة التاريخ والاجتماع والمعرفة والعلم.

ويتميز منهج ابن خلدون في دراسة الظواهر الاجتماعية بخصائص ثلاث هي: الشمول: إذ نظر إلى الظاهرات الاجتماعية نظرة شاملة تظهر من خلال حديثه عن ضرورة الاجتماع البشري، ثم التفصيل في خواصه إذ يشمل جميع جوانب الموضوع تاريخياً وجغرافياً وبيئياً، فجاءت المقدمة في اتجاه الإحاطة بالموضوع فكر باً من جوانبه كلها، الأمر الذي بجعل من الكتاب دائرة معارف عامة.

الموضوعية: فتتجلى في تعريفه لواقعات العمران البشري وللأحوال، وتبيانها بالأمثلة الواقعية، ولكنه لم ينس في واقعيته وموضوعيته الأسس النفسية، فقد تحدث في الفكر الإنساني، وفي أن عالم الحوادث الفعلية إنما يتم بالفكر، وفي العقل التجريبي، وكيفية حدوثه، وأثبت أن عالم الإنسان جاهل بالذات عالم بالكسب، إذ يقول: «إنما الذي فضل به أهل المشرق عن أهل المغرب هو ما

يحصل في النفس من آثار الحضارة من العقل المزيد .... فيظنه العامي تفاوتاً في الحقيقة الإنسانية».

النظرة التكاملية: ولا تحتاج النظرة التكاملية في المنهج الخلدوني إلى كثير من الابضاح، لأنه كان بصرح في مواقع كثيرة بأن هناك ترابطاً بين الوقائع الاجتماعية على الجملة وبين كل واقعة مفردة. فهذه الترابطات التي بنادي بها ابن خلدون في مقدمته هي دليل يؤكد نظرته إلى المجتمع على أنه كائن حي مترابط تر ابطاً عضوياً. وبؤكد ابن خلدون أهمية التأثير المتبادل والتغير أو الصبرورة، ويمكن الاستدلال على ذلك في تقييمه للمنطق، فقد رأى فيه علماً ومنهجاً للبحث، ومن هنا تميز تفكيره بالعلمانية والمنهجية في بحثه للظواهر الاجتماعية والاقتصادية، لذا فقد عالج الحياة البشرية والتفاعل الإنساني من منظور حركي، فلم يبحث في الأشياء الاجتماعية، وإنما في التفاعلات والتطورات التي تطرأ عليها، كما أطلق على التفاعلات اسم العوارض الذاتية، وعلى التطورات اسم الأحوال. أما المشكلات «الدخيلة» فلا يعتقد بها لأنه يفر ق بين ما يلحق «العمر ان من الأحوال لذاته وبمقتضى طبعه» من جهة وبين ما يكون «عرضاً لا يعتد به» من جهة أخرى، بمعنى آخر أن العوارض التي ليس بينها وبين بقية الوقائع الطبيعية ترابط وتكامل هي مشكلات مؤقتة لا ينظمها قانون ولا يمكن أن تدوم. وبديهي أن تكون العلاقات بين «العوارض الذاتية» للتربية والظواهر الاجتماعية الأخرى أوضح وأوثق من علاقة المشكلات الدخيلة العارضة بمجموع النظام الاجتماعي. بل إن ابن خلدون إذ يحتفظ لكل ظاهرة باستقلالها يحاول أن يؤيد القانون الذي يكشف عن طبيعة إحدى الظاهرتين ببيان انطباق ذلك القانون على الظاهرة الأخرى أيضاً.

ويقر ابن خلدون بأن البيئة الجغرافية والاجتماعية هي السبب المباشر في اختلاف البشر جسمياً وعقلياً ونفسياً وخلقياً، وأنها هي التي تميز مجتمعاً ما عن غيره في تقاليده وعاداته ومنازعاته واقتصادياته وشؤونه المختلفة. وقد انطلق في تفسيره الأولي للظواهر من وجهة الرؤية الحتمية، لكنها ليست حتمية صارمة، فقد كان واعياً أنه يتعامل في بحثه مع الإنسان، لذلك أفسح في المجال للإبداع الإنساني

يقر ابن خلدون بأن البيئة البغرافية والاجتماعية هي السبب المباشر في اختلاف البشر جسمياً وخلقياً، وأنها هي التي تميز مبتمعاً ما عن غيره في تقاليده وعاداته ومنازعاته واقتصادياته وشؤونه واقتصادياته وشؤونه

ولتأثير العقل والذكاء والعمل، وبين بوضوح أثر هذه العوامل الاجتماعية البحتة في تقدم الحضارات الإنسانية، وأدرك أن العلاقة بين البيئة والإنسان يحكمها قانون التأثير المتبادل، ويعلل ذلك تعليلاً يكاد يكون جدلياً يعتمد على تضارب العادات وتفاوتها وتركيب المتضارب المتفاوت منها، يقول: «الناس على دين الملك، فما دامت الأمم والأجيال تتعاقب في الملك والسلطان لا تزال المخالفة في العوائد والأحوال واقعة».

وتحتل الأهداف النظرية للدراسة الاجتماعية عند ابن خلدون المكان الأول، ويكاد لا يأبه للأهداف العملية، ولذلك فإن بحث الأهداف عنده يقوم على أساسين، هما التمحيص وكشف القانون. فقد كان الغرض الأساس لابن خلدون أن يكتب كتاباً في التاريخ مدفوعاً بما اكتشفه

من أغلاط المؤرخين من قبله. ولذلك بحث عن الوسيلة التي يستطيع بها تمحيص الأخبار ووجد أن ذلك لا يكون إلا بمعرفة «طبائع العمران» من جهة «والعوارض الذاتية التي تلحقه» من جهة أخرى. كما أن من أهم الأسباب التي دعته إلى إنشاء هذا العلم الجديد حرصه على تخليص البحوث التاريخية من الأخبار الكاذبة، وعلى إنشاء أداة يستطيع بفضلها الباحثون والمؤلفون في علم التاريخ أن يميزوا بين ما يحتمل الصدق وما لا يكون كذلك في الأخبار المتعلقة بظواهر الاجتماع. مرجعا الأسباب الداعية للكذب إلى أمور ذاتية تتعلق بشخص المؤلف وميوله وأهوائه ومدى انقياده إليها، أو الجهل بالقوانين التي تخضع لها كل من الظواهر الطبيعية والاجتماعية، وإلى «الجهل بطبائع الأحوال في العمران، فإن كل حادث لابد له من طبيعة محضة في ذاته وفيما يعرض له من أحواله، فإذا كان السامع عارفاً بطبائع الحوادث والأحوال في الوجود ومقتضياتها أمؤرخين قبله أنهم اقتصروا على نقل الأخبار: «وأدوها إلينا كما سمعوها ولم يلاحظوا أسباب الوقائع والأحوال ولم يراعوها ولا رفضوا ترهات الأحاديث ولا دفعوها، فالتحقيق قليل وطرف التنقيح في الغالب كليل».

أخذ على المؤرخين قبله أنهم اقتصروا على نقل الأخبار: «وأحوها إلينا كما سمعوها ولم يلاحظوا أسباب الوقائع والأحوال ولم يراغوها ولا رفضوا ترهات الأحاحيث ولا حقوها، فالتحقيق قليل وطرف التنقيع في الغالب كليل

ويعد كشف القوانين في نظر ابن خلدون وسيلة ضرورية لتحقيق الهدف الأول «التمحيص»، فهو يعتقد أن «كل حادث من الحوادث، ذاتاً كان أو فعلاً لابد له من طبيعة تخصه في ذاته وفيما يعرض له من أحواله». وواضح انه يقصد بقوله طبيعة أو عوارض ذاتية ما يسمى اليوم «قانوناً».

وقد شبه العلاقة بين العلة والمعلول بالعلاقة بين المبتدأ والخبر: كل واحد منهما مرتبط بالآخر، وأشار إلى ذلك في عنوان كتابه، فقال: «ولما كان مشتملاً على أخبار العرب والبربر، من أهل المدر والوبر، والإلمام بمن

عاصرهم من الدول الكبر، وأقصح بالذكر والعبر في مبتدأ الأحوال وما بعدها من الخبر، سميته كتاب العبر وديوان المبتدأ أو الخبر». أما الوسائل، وهي إحدى خصائص الدراسة الاجتماعية لابن خلدون، فمنها ما يتعلق بالعقيدة والفلسفة، ومنها ما يتعلق بالتفكير العلمي والمنهج المنطقي، ومنها ما يتعلق بالصنعة والتطبيق الفني. أما ما يتعلق بالعقيدة فهي عقيدة التوحيد التي يؤمن بها ابن خلدون، إضافة إلى أنها كانت الطابع المميز للبيئة في عصره، ومن العقيدة ذاتها ينبع موقف فلسفي هو الإيمان بالحتمية، أي إن ظواهر الكون الواحد تخضع حتماً لقوانين موحدة لا تختلف باختلاف الزمان والمكان ما دام يسيطر على الكون إله واحد.

ويظهر ابن خلدون انطباق القانون البيئي على الظاهرة الاجتماعية من دون أن يلحق الدراسة الاجتماعية بالدراسات البيئية. ونتيجة لوحدة الظاهرة ووحدة القانون فإنه يوحد أنحاء البحث ويجمع المقارنة التاريخية مع المقارنة الجغرافية على أساس أن كلاً من النظريتين تتمم الأخرى.

وتتضح معالم التفكير العلمي عند ابن خلدون في بيان أسسه كالشك المنهجي، والإيمان بالعقل، والرجوع إلى الوقائع ثم بيان خصائصه كالموضوعية والتجزئة، والدقة، وأخيراً بيان خطواته المنطقية في تحصيل المعلومات وفي عرضها، وقد استطاع عن طريق الملاحظة والمشاهدة أن يفنّد أقوال كبار المؤرخين، ومن خلال الاعتماد على التجربة والملاحظة الحسية وسائل أساسية من وسائل البحث.

ويتبع ابن خلدون في بحثه عن الحقائق المنهج الاستقرائي الذي يستند إلى جمع المعلومات، ومقارنتها وتصنيفها لاستخلاص القانون منها. ويعتمد في

يعتقد أن «كل مادش من الدوادش، خاتاً كان أو فعلاً لابد له من طبيعة تخصه في خاته وفيما من أحواله». وواضع انه يقصد بقوله طبيعة أو عوارض خاتية ما يسمى اليوم خاتية ما يسمى اليوم «قانوناً»

يجلبون الأخبار عن الحول، وحكايات الوقائع في العصور الأول، صوراً قد تجرحت عن مواحما أغمادها ومعارف تستنكر للبمل بطارفها وتلاحما، إنما أحولما، وأنواع لم تعتبر أجناسما ولا تحققت فحولما تحققت فحولما

تصنيفه على أسس متتوعة منها «البيئة» إذ يصنف الظاهرة تصنيفاً تطورياً يبين بدايتها ونشأتها وتطوراتها حتى الهرم ومنها «الوظيفة» إذ يبين مثلاً شرف الصنعة وحاجة الناس إليها وثمرتها. ولا شك أن اعتماده على التصنيف في العلوم الاجتماعية تصنيفاً تشريحياً ووظيفياً قد ساعده على تعليل الحوادث «بعللها الذاتية» بدلا من البحث عن أسبابها البعيدة، وذلك ما جعله يفخر بسبقه المؤرخين والباحثين الاجتماعيين لا من حيث اكتشاف الموضوع وحسب بل من حيث الاهتمام بالطريقة البرهانية العقلية. وهو يعتقد أن التصنيف والتعليل وسيلة للتنبؤ ومعرفة المستقبل، فضلاً عن أنه تمحيص للماضي وتحقيق لأخباره.

### اب ن خل دون وركائر المعرفة الاجتماعية

مهد ابن للمفاهيم المعاصرة في علم الاجتماع وميادينه المتعددة، فقد بحث في البيئة، والاقتصاد، والسياسة، والحضر، وطرق كسب الرزق، والتجارة والصناعة، والنقود والأسعار. وعلم الاجتماع السياسي من أهم المواضيع التي تتاولها إذ درس أسباب قيام الدولة ونشوئها، وإعمارها وأطوارها ونهاياتها متأثراً في ذلك بالحياة السياسية الاجتماعية والفكرية التي سادت القرن الرابع عشر الميلادي.

وقد سبق ابن خلدون علماء الاجتماع جميعاً في وقوفه من الظواهر الاجتماعية موقف العالم الذي يبحث عن «الأجناس» و «الفصول» ويرد الحوادث الفردية إلى الأصول. وقد جاء في نقده لمن سبقه من المؤرخين الذين اكتفوا بنقل المعلومات كما وردت إليهم يجمعونها جمعاً من دون ترتيب أو تصنيف قوله: «فيجلبون الأخبار عن الدول، وحكايات الوقائع في العصور الأول، صوراً قد تجردت عن موادها، وصفاحاً انتقيت من أغمادها ومعارف تستنكر للجهل بطارفها وتلادها، إنما هي حوادث لم تعلم أصولها، وأنواع لم تعتبر أجناسها و لا تحققت فصولها. لا يعترضون لبدايتها، ولا يذكرون السبب الذي رفع من رايتها، وأظهر آيتها، ولا علم الدول علم المؤلف عند غايتها، فيبقى الناظر متطلعاً بعد إلى افتقاد أحوال مبادئ الدول ومراتبها، مفتشاً عن أسباب تزاحمها وتعاقبها، باحثاً عن المقنع في تباينها أو تتاسيها».

إلى جانب تخصصه في الاجتماع والتاريخ نراه متمكناً من سائر أنواع العلوم والبحوث، إضافة إلى ما تتصف به مقدمته من غنى الألفاظ وعمقها ودقتها وبتكارها، بسبب ما فيها من فكر غنية وعميقة ودقيقة مبتكرة. وإن هذا الأسلوب الذي اتبعه في وضع آثاره أسلوب جديد يمتاز بالسهولة والوضوح والتخلص من قيود السجع ومحسنات البديع التي كان النثر العربي مكبلاً بها في ذلك العهد. ويبدو أن «سعة الشمول» في جميع المعلومات قد جاءت لابن خلدون من ثقافته الواسعة ومن تتقلاته الشخصية وطوافه في الشرق والغرب.

# موسوعة الأعسلام في العلسوم النفسية: حسرف الألف



إحدارات: مؤسسة العليم النفسية العربية جيع الحقوق محفوظة للمؤلف 2014





